

السله:مشاهير عالم

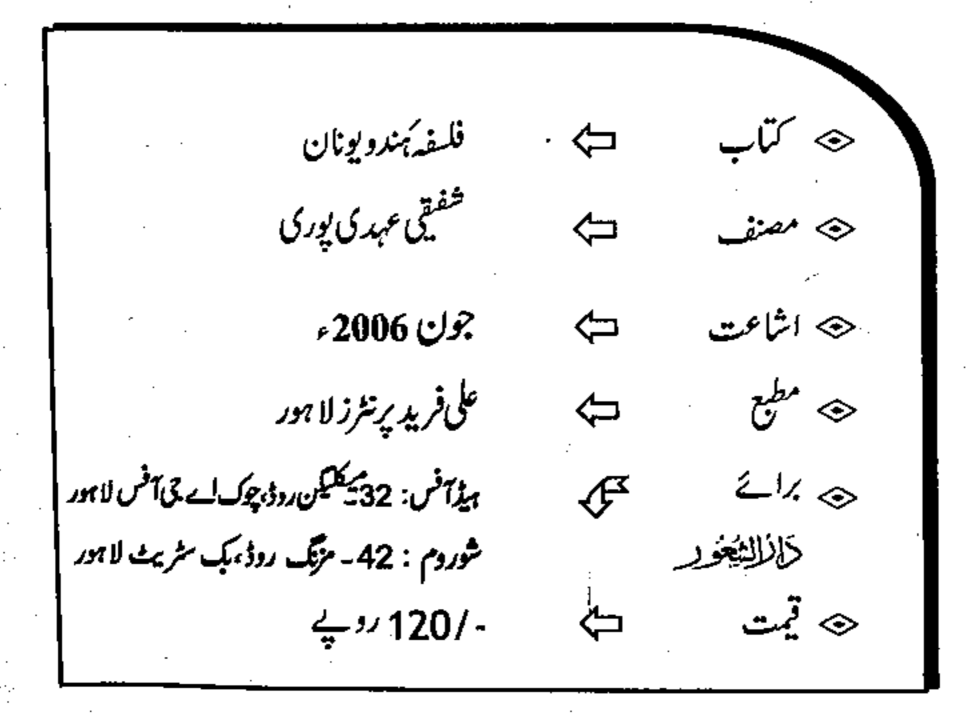
# فلسفر بهنرولوناك

تصنیف: شفقی عهری بوری

كالشيعور

ميلاً أَنْ : 32 يَكَالِين روفي جوك الدي آفس لا مور شوروم : 42 - مزنك روفي بك سريك لا مور موروم : 42-مزنك روفي بك سريك لا مور 042-7239138-8460196-8435044

#### جمله حقوق محفوظ ہیں 🤇



اہتمام: محمد عباس شاد

E-mail: m\_d7868@yahoo.com Ph: 042-7239138,8435044 Mob:0300-9426395,0321-9426395

ح ف اذ ل

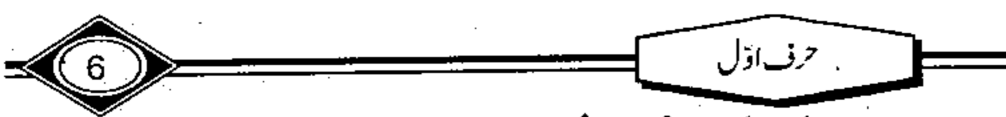
#### فہرست

|       | ·                     | · .         |
|-------|-----------------------|-------------|
| صفحات | مضامين                | تمبرشار     |
| 5     | حرف اول               | -1          |
| 7     | فلسفه مهندو بونان     | -2          |
| 13    | فلسفه جين مت          | -3          |
| 19    | بده مت اوراس كا فلسفه | -4          |
| 33    | فلسفه نيابيه          | -5          |
| 36    | فكيفهويشسيكا          | -6          |
| 38    | فلسفه سانكحيا         | -7          |
| 43    | فلسفه بوگ             | -8          |
| 51    | فليفهميماسه           | . <b>-9</b> |
| 54    | فلسفهوبيدانت          | -10         |
| 55    | شكرا حإربي            | -11         |
| 56    | رامانوج               | -12         |
| 60    | ندابب بهند            | -13         |
| 62    | فلسفه يوتان           | -14         |
| 72    | :<br>سقراط            | -15         |
| 75    | افلاطون               | -16         |
| 95    | ارسطو                 | -17         |
| 106   | ارسطو کے بعد          | -18         |
| 110   | اقلاطونيت جديده       | -19         |

## حرف (وِّلُ

یہ کتاب فلسفہ ہندو یونان کا ایک مجمل جائزہ ہے جے فقط ایک مطالعے کی حیثیت حاصل ہے۔ اس کے اجزائے ترکیبی تنقید و تبصرہ کی بجائے ترجمہ و تلخیص ہیں۔ گویا یہ ہر دو فرکورہ ممالک کے فلسفیا نہ افکار و آراء کا ایسا خلاصہ ہے، جو فلسفے کے طالب علم کو ہڑی ہڑی ادق اور ضخیم کتب کے مطالعہ عرق ریز ہے بچالے گا۔ یہی نہیں بلکہ زندگ کے قیمتی ایام جو ان فلاسفہ کی کتب کے مطالعہ عرق ریز ہے بچالے گا۔ یہی نہیں فلاسفہ کی کتب کے مطالعہ عیں صرف ہوتے ہیں وہ بھی محفوظ رہیں گے اور ان سے کوئی اور مفید کام لیا جا سکے گا۔

اگردونوں فلسفوں (فلسفہ ہند، فلسفہ یونان) کا بہ نظر غائر مطالعہ کیا جائے توان کے تدریجی ارتقاء ہے واضح ہو جائے گا کہ فلسفے نے ہر دو ندکورہ مما لک میں قریبا آیک ہی سی منازلِ فکر طے کی ہیں اوران کی آخری منزل بھی ایک ہی ہے جہاں پہنچ کر دونوں نے اپنا اپناسفرختم کردیا ہے اور وہ منزل ہے البہیات جس ہے ہم ہیں بچھ لینے پر مجبور ہو جاتے ہیں اپناسفرختم کردیا ہے اور اوہ منزل ہے البہیات جس سے ہم ہیں بچھ لینے پر مجبور ہو جاتے ہیں کہ بھی آخری منزل ہے اور اس ہے آگے عقل وفکر انسانی کی رسائی ناممکن ہے۔ اگر چہ بیا کی مختر کتاب ہے مگراپنی افا دیت کے لحاظ سے بردی بردی ضخیم کتب پر بھاری ہے، کیونکہ اس میں سب پچھ موجود ہے اور '' دریا بہ حباب اندر'' کی مصداق ہے۔ بھاری ہے، کیونکہ اس میں سب پچھ موجود ہے اور '' دریا بہ حباب اندر'' کی مصداق ہے۔ افکار کا اسلسل، تدریخی ارتقاء اور لظم وتر تیب اس کی افا دیت کو اور بھی بھی کر دیتے ہیں۔ میں اپنے مرم ومحترم دوست بشیر احمد ڈائر۔ ایم ۔ اے مدیر معاون مجائے '' اقبال'' کا جو میں اس سے پہلے فلسفے کے نام سے بھی بدکا کرتا تھا، مگر اب معلوم ہوا ہے کہ سلسلہ کیا، میں اس سے پہلے فلسفے کے نام سے بھی بدکا کرتا تھا، مگر اب معلوم ہوا ہے کہ سلسلہ کیا، میں اس سے پہلے فلسفے کے نام سے بھی بدکا کرتا تھا، مگر اب معلوم ہوا ہے کہ سلسلہ کیا، میں اس سے پہلے فلسفے کے نام سے بھی بدکا کرتا تھا، مگر اب معلوم ہوا ہے کہ سلسلہ



علت ومعلول اورفکر وتفکر ہی شجرعلم ونضل کی شاخ بلند ہے اور اسے سمجھے بغیر عقدہ ہائے حیات کی کشودمحال ہے۔

شفیقی عہدی بوری 291،شاد باغ، لاہور

#### فلسفه تهندو بونان

زندگی ہر جاندار کوعزیز ہے۔ اس میں انسان وحیوان کی کوئی تمیز ہیں لیکن چونکہ

انسان زندگی سے زیادہ آشا ہے اس لئے وہ بقائے حیات کے لئے زیادہ متر دد ہے بلکہ
حیات دوامی کاخواہش مند ہے اور جاہتا ہے کہ ایسی زندگی حاصل کرے جے عام حالت
میں عقل کامل اور خاص حالت میں عشق کہاجاتا ہے۔ زندگی جاویدتو ناممکنات میں سے
ہے، مگر یم کمکن ہے کہ انسان کو اپنی معرفت حاصل ہو جائے اور موت کے علل سے آگاہ
ہو۔ انسانی تاریخ پیدائش آ دم علیہ السلام سے قیامت تک ای کوشش وسعی میں معروف
ہوانسانی تاریخ پیدائش آ دم علیہ السلام سے قیامت تک ای کوشش وسعی میں معروف
ہوانسانی تاریخ پیدائش آ دم علیہ السلام سے ہم کنار ہو جائے۔ ابھی تک بیکوشش ناکامی سے
وابستہ ہے لیکن اس سے بہت می دیگر معلومات حاصل ہوئی ہیں، جنہیں علم وفن کے نام
عشق کوفرو کرنے کی بجائے یا کم از کم اس کے التہاب کو مدہم کرنے کی بجائے اسے ہوا
دی ہیں۔ اگر چہ علوم وفنون مقصود حقیقی نہیں ہیں، لیکن تفریکی و اتفاقی بھی نہیں ہے
واسکتے۔ ان سے انسان کی فقط بہی امید وابستہ ہے کہ شاید ان کے وسلے سے محبوب
کادامن ہاتھ آ جائے۔

فلسفہ اس کے اہم وسائل میں ہے ایک ہے جسے عقلاء نے اس روحانی در د کا علاج تصور کیا ہے۔ اگر چہ اس سے بھی ابھی تک کوئی اہم نتیجہ ظہور پذیر نہیں ہوا، تا ہم حکماء مایوں نہیں ہوئے۔ انہیں یقین ہے کہ بیان کے در د کا علاج بن سکے گا۔

ہرایک فلسفی ایک خاص فلسفہ رکھتا ہے اور اپنے سلیقہ، ذوق اور معلومات کے مطابق خوشی وغم اور مرگ وزیست کی تاویل وتفسیر کرتا ہے اور کوشش کرتا ہے کہ جو پچھاس کے لیے اچھایا برا ہے، خواہ موجود ہے یا ہوگا، اس سے آگاہ ہوجائے۔ وہ سوالات ذیل کا جواب چاہتا ہے۔

انسان کیا ہے؟ اس کی ابتدا کیسے ہوئی؟ انجام کیا ہوگا؟ دنیا کیا ہے؟ کیا دنیا اور

فأسفه بمتدويونان

اس کی اشیاء خود بخو دظہور پذیر ہوئیں یا ان کا کوئی اور خالق ہے؟ اپنی اور دوسروں کی معرفت کیسے حاصل ہو؟ سعادت کیا ہے؟ لذت کیا ہوتی ہے؟ ہم میں خامیاں کیوں ہیں اور کیسے دور ہوسکتی ہیں؟

انسانی اعمال نیک و بد، خیر وشر، ستم وعدل انہیں سوالات بالا کے جوابات ہیں۔ انسان اپنی اندرونی تحریکات کے باعث مجبور ہے۔ انہیں سوالات کے جوابات فلسفہ کہلاتے ہیں۔

ابتدامیں فلفے کے سوالات مختصر اور سادہ تھے کیکن مرورِ زمانہ سے مفصل اور پیچیدہ ہوتے گئے۔ ایک اصل سے اتنی فروغ پیدا ہوئیں کہ طالب فلفہ کے لئے ان تمام سوالات و جوابات کا حافظے میں محفوظ رکھنا ناممکن ہوگیا۔ لہذا وہ مجبور ہوا کہ بہت ی فروغ میں سے ایک ومنتخب کرلے اور اسے بچھنے میں عمر گزار دے۔

اگر ہم فلنے کو وسعت مفہوم کے مطابق تقسیم کریں تو اس کے دو حصے ہوں گے۔ اول مغربی جومغربی فلنفہ کاطریق ہے۔ دوسرامشر تی جوایشیاء کے ساتھ مخصوص ہے۔ مشرق میں اگر فلنفہ و ند ہب متحد نہ ہوں تو بھی متقارب ضرور ہوتے ہیں۔ ند ہب فلنفہ بن جاتا ہے اور فلنفہ مذہب لیکن مغرب میں یہ تعلق ضروری نہیں۔ مغربی فلنفے کی بنیادیں مندرجہ ذیل ہیں:

- الق کا سُنات کی شخفیق۔ مالق کا سُنات کی شخفیق۔
- مادہ جس سے اشیاء صورت پذیر ہوئیں۔
  - 🌣 مقیقتِ بشر۔
  - مقصود عقل -
- کسی چیز کواستدلال ،عقل ، تجزیها در تجربه نے سیجھنے کا طریق۔
  - نہذیب الاخلاق۔
  - اجماعی زندگی اوراس کی بہترین صورت۔
    - فهم وعقل \_
    - **⊶** حسن شنای۔

اگر چہ مشرق میں بھی کم وہیش یہی عنوان ہیں، کیکن مشرقی فلنفی ایک مخصوص نقطہ فظر سے بحث کرتا ہے جو آخر کارخود شناسی، خدا شناسی، پاکیزگی افکار، تزکیۂ نفس واعمال پرختم ہوتا ہے۔ مشرقی فلنفے میں علم ریاضی، موسیقی، ستارہ شناسی اور طب کواہم شار کیا جاتا ہے اور فزکس اور سائنس کو بھی فلنفے میں شامل کیا جاتا ہے۔

ہندی فلسفی جب اپنے افکار بیان کرنا جاہتا ہے تو پہلے سلف کے افکار پیش کرتا ہے۔ ان پرتبھرہ اور تنقید کرتا ہے۔ اس طرح مجملاً دوسرے طریق بھی واضح ہو جاتے ہیں۔ اس لحاظ سے ہندی فلسفہ ذیل کے جار حصوں میں منقسم ہوجاتا ہے۔

- 💸 پروه پکشالینی افکارسلف۔
- اند، نا تعنی افکارسلف برانقاد۔
  - اترا پکشا تعنی شرح افکارنو۔
  - مدهانتا تعنی نتیجه افکارنو\_

اس طرح ہندی فلسفہ دو بڑے خصوں میں منقسم ہوجاتا ہے۔

- استیکه \_ و بیدک فلفه جوالهای متصور ہوتا ہے \_
  - نستيكا \_افكارمستفل وآزاد \_

علم کی دواقسام ہیں۔

ایک وہ علم جوحواس پنچگاند، اور تجزیہ وتجربہ سے حاصل ہوتا ہے۔ یعنی مادیات کاعلم۔

المج والمعلم جوقیاس واستدلال سے حاصل کیا جاتا ہے۔ بعنی مجردات کاعلم۔

کیا انسانی فکر بعض سوالات کے بیھنے کے لئے کافی ہے۔ جیسے خدا ہے؟ جان ہے؟ اگر میہ ہیں تو کیا ہیں؟ زندگی کیا ہے کہاں سے آئی ہے؟ موت کیا ہے؟ کا ننات کیا ہے؟ وغیرہ وغیرہ۔ کیا ان سوالات کو ہرآ دمی سوچ سکتا ہے اور جانتا ہے؟

اس کے جواب میں بعض مشرقی مفکرین نے کہا ہے کہ فکران مسائل کے حل کے لئے کافی نہیں ہے۔ کیون العادت دماغ کے لئے کافی نہیں ہے۔ کیکن بعض ایسے بزرگ پیدا ہوتے ہیں جونوق العادت دماغ کے مالک ہوتے ہیں۔ وہ بعض مشکلات کی نہ تک پہنچ جاتے ہیں اور انہیں حل کر لیتے ہیں۔ ایک کے ہیں جونے کہ ہم ان کے اقوال کو مجھے اور درست سمجھیں اور ان کے نتائج کی بنیاد

پر سوچیں۔ بعض نے اس سے انکار کرتے ہوئے کہا ہے کہ جوئندہ یا بندہ۔ پس وسیلہ تفکر کے بہی دو طریقے ہوئے۔ ہندوستان اور ایران اور تمام ایشیائی ممالک میں تفکر کو ریاضت، قناعت، ترک خواہشات، خدا پرتی اور سادگی سے ملا دیا گیا ہے۔ اس وجہ سے جیسا کہ بتایا جاچکا ہے، مفکرین کچھ عرصہ کے بعد روحانی اور دینی ہو جاتے ہیں، لیکن مغرب میں فلفی کا تفکر مفکرین کے فکری حدود سے باہر نہیں جاتا اور الہام وخدا پرتی پیدا نہیں ہوتی اور جولوگ اس سے آگاہ ہو جاتے ہیں وہ یا تو انہیں قبول کر لیتے ہیں یا انکار کرد ہے ہیں۔

یکی وجہ ہے کہ ایشیاء میں افکار وفلے امتداد نے انہ ہوگے اور بجائے خود وسعت پذیر ہوکر بھی استقلال فکر سے عاری نہ ہوئے اور اپنے کمال پر پہنے گئے۔لیکن یورپ میں ہرفکر صاحب فکر سے متعلق ہے اور اس کے فلفے کے نام سے معروف ہے۔ ممکن ہے کہ ایشیاء میں کوئی فلفی روحانی بزرگ بلکہ خدا کا مظہر ہوجائے اور اس کی گفتار بلند ہوکر البامی ہوجائے حتیٰ کہ وہاں تک عقل کی رسائی ناممکن ہو،لیکن مغربی فلفی مثلاً سقراط، افلاطون اور ارسطو وغیرہ میں سے کسی کو درجہ روحانی و پینیبری حاصل نہیں ہوا۔ اسی لئے ان کے افکار کو باو چود یکہ ہم پند کرتے ہیں الہامی نہیں کہہ سکتے۔

افکارِ فلفہ قوم کی شاکتگی اور دانش مندی کی بنیاد ہیں۔ اسی لئے جب تمام فلسفیوں کے افکار کوجمع کیا جائے تو وہ اساس دانش و فرہنگ بن جاتے ہیں۔ پس کسی قوم کی دانش مندی اس قوم کے فلسفیانہ افکار میں تلاش کرنی چاہیے۔ یہ سیجے ہے کہ ہرفکر کی قدر و قیمت اس کے حسن و بتح پر منحصر ہے جسے عمل ظاہر کرتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ہندی فلسفی اپنے مصنفات کے دیبا ہے میں بتا و ہے تتھے کہ ان کی تصنیف کا مقصد کیا ہے اور مطالعہ کرنے والے کے لیے کیون مفید ہے۔

فلسفیانہ سوالات ہرقوم کے ماحول کا نتجہ ہوتے ہیں۔ مثلاً بونانی فلسفی کے لئے یہ سوالات اہم ہیں۔ زندگی کیا ہے؟ کسی چیز کی حقیقت کیا ہے؟ اگر ایسا ہے تو کیوں ہے؟ اگر ایسا ہے تو کیوں ہے؟ اگر نہیں ہے تو کیوں ہے؟ اگر نہیں ہے؟ حسن کیا ہے؟ سعادت اور خوش بختی کیسے حاصل ہوتی ہے؟ اگر نہیں ہندی فلسفہ، رنج کس وجہ سے ہے؟ بے جارگی کا باعث کیا ہے؟ جان ہے یا نہیں

ے؟ قیود زندگی کہاں سے اور کیسے فراہم ہوئی ہیں؟ ان سے رہائی کس طرح ممکن ہے؟ کسی چیز کی اصل وحقیقت کیا ہے؟ کے جوابات پرمحیط ہے۔

ایرانی فلفہ، مرگ وزیست، شکست و بست، رنج و شادی، جسم و جان اوران کے آپس میں تعلق، کا ئنات کے نظم و بے نظمی اورانسان کے فرائض سے متعلق ہے۔

ہندواریان میں فکر واستدلال کی بنیاداس پڑ ہے کہ زندگی خواہ رنج و خی سے پُر ہو خوشی وامن وسکون سے انجام پذریہونی چاہئے۔فرق صرف یہ ہے کہ ہندی مفکر پریشانی سے ابتدا کر کے امید تک پہنچتا ہے اور ابرانی کی ابتدا پر امیدی بھکش اور انجام فتح مندی

ہند واران کے مفکرین سلیم کرتے ہیں ، کہ ہر بے نظمی میں ایک نظم بھی پوشیدہ ہے۔ اس نظم کوتوازن کہتے ہیں سنسکرت میں یہی توازن رند ( Rta ) اور فاری میں اشہ یا ارتہ ہے۔ وہ اسے نہایت مقدس خیال کرتے ہیں اور اپنے گیتوں میں اس کی تعریف کرتے ہیں۔ یہ الہی قانون ہر چیز کے کمال کا راہنما ہے اور اسے عالم خیال میں جسم و کیھتے ہیں۔ ایرانی اسے ارتہ اشد ، ہشتہ یا سروش کہتے ہیں اور سامی اقوام جرئیل کے نام سے یا دکرتی ہیں۔

فلفہ میماسہ (Mimamsa) میں ہے ،کہ پجاری اور مرتاضین گناہوں سے پاک اور خوش بخت ہوکر حیات جاوید کے مالک بن جاتے ہیں۔

بودهی اورجینی فلفہ کرم (Karma) یا عمل کا قائل ہے۔ان کے خیال میں فقط '' کرم' نئی انسان کوخوش بخت یا بد بخت بنا تا ہے۔ چونکہ ہر ممل کی قیمت ہے اس لئے کوئی کام کرنے سے پہلے اس کی حمایت کا اندازہ کرلینا جا ہئے۔

ہندی وارانی مفکرین کااس پراتفاق ہے کہ صرف معرفت انسان کو گناہوں سے
پاک نہیں کرسکتی عمل بھی نہایت ضروری ہے اور حیوانی نفس کو قدی نفس کامطیع وفر ما نبر دار
بنانا جا ہیں۔ کیونکہ نفسانی خواہشات شراروں کی طرح اچھلتی رہتی ہیں، اس لئے ہمیشہ
مراقبہ اور ریاضت سے ان کی اچھل کو و کا سمہ باب کیا جائے، کیونکہ یہ آہستہ آہستہ اپنے
دھونیں سے ذہن کو تیرہ و تارکروی ہیں اور دائش کو جہالت سے بدل و بی ہے۔

اقوام قدیمہ نے ابتداء میں مظاہر قدرت خورشید، چاند، زمین، آسان ستارے اور عناصر اربعہ کو دیکھا اوران کے متعلق سوچا۔ ان کی پرستش کی۔ وید، اوستااور افکارِ ہومر وغیرہ آہیں اشیاء سے متعلق افکار ہیں۔ ان نظموں میں ستائش مظاہر مذکورہ کے ضمن میں سمجھی بھی ایک حقیقت کی طرف اشارہ ملتا ہے، مگر صاحب افکار جیران ہے کہ اس کی تعریف کیوں کرکرے۔

اقوام ماضی خیال کرتی تھیں کہ اگر اپنی عزیز ومحبوب اشیاء کوخدا کے حضور پیش کریں تو وہ ان سے خوش ہوکر ان کے افکار و اعمال اور آرز وول میں مددگار ہوگا، ای بنا پر مذہبی رسوم، عبادت، قربانی اور نیاز ایجاد ہوئیں، جوروز بروز وسیح ہوتی گئیں۔ جب وہ زمانہ آیا کہ وید کو مقدس ادر الہامی تسلیم کیا گیا تو اس کی تفییر و تاویل میں بزرگان مذہب ومفکرین کے دوگروہ ہوگئے۔ ایک صرف عمل کا قائل تھا۔ جس سے مراد عبادت ورسوم دین تھیں۔ دومرا وید کی عبارت سے افکار فلفہ استنباط کرنے اور افکار بسیط و مجمل کو مرکب ومفصل کرنے لگا، جس سے افکار فلفہ واخلاق کا آغاز ہوا۔ اس مرتبہ اس کا نام '' اوپانی شد'' مروز رانہ سے اوپانی شدکی تفییر مرتب ہوئی اور اس سے فلفے کے مختلف شعبے ظہور

زمانہ قدیم میں نہ مطبع تھا اور نہ فن تحریر میں وسعت تھی۔ لہذا استاد کی باتیں حفظ کرتے ہے۔ کبی عبارات کا اختصار کرلیا جاتا تھا۔ ایبا اختصار سنسکرت میں سوترا (Sutra) کہلاتا تھا۔ سوترا کا مطلب اختصار تھا جس کا مطلب وسیع ہواور طلبہ کے لئے اس کا تحفظ آسان تر ہو۔

فلسفہ ہند درحقیقت فلسفہ ہنود ہے۔ جو بت پرسی سے وحدا نیت تک پہنچا ہے۔
مفکرین ہند کے افکار انواع واقسام کے ہیں۔ ہرفکر کی بنیاد فلسفہ قدیم ہے جس میں کہیں
خدا کا انکار اور کہیں اثبات ہے۔ پست ترین ند بب اورمہمل ترین فکر سے لے کر بہترین
قدیمت اور بلند ترین فکر تک یہاں موجود ہے۔ ہرمفکر ایپنے رنگ میں مکمل رنگین ہے۔
مسب کے افکار کے ممیق ووسیع مطالعے کے لئے صبر ایوب اور عمر نوح میں جاہیے۔

米米辛

#### فلتفهجين مت

جینی فلیفے میں چوہیں تر تھنکرسوں کی تعریف کی گئے ہے۔ جینی عقیدہ کے لحاظ سے بیکال انسان تھے جو ہر شم کے نقص اور بشری آلودگیوں سے بیاک ہوکر خدائی کے رہے پر فائز ہوئے اور حیات جاوید بیائی۔ اس لئے جینیوں نے خدا کی پرستش کی بجائے ذکور تر تھنکرسوں کی زندگی کو اپنا راہنما بنایا تاکہ ان کی طرح بیجی آلودگیوں سے بیاک اور منزہ ہو جائیں۔

جینی فلفے کی ابتدا کے متعلق کچھ معلوم نہیں ہوسکتا۔ کہتے ہیں،اس کا پہلامعلم رسبہ دیوکا زمانہ بھی تا حال معین نہیں ہوسکا اس کے دیوکا زمانہ بھی تا حال معین نہیں ہوسکا اس کے بعد پارس ناتھ (Rasabadeve) کا نام آتا ہے جو تخیینا قرن نہم قبل ازمین میں زندہ تھا۔ لیکن تاریخی شخصیت جے اگر بانی نہ کہا جائے تو مروج کے بغیر نہیں رہا جاسکتا، مہاویر تھا۔ لیکن تاریخی شخصیت جے اگر بانی نہ کہا جائے تو مروج کے بغیر نہیں رہا جاسکتا، مہاویر

ورد مان ہے۔

جین 'جن' سے مشتق ہے۔ جن کے معنی فتح مندی کے ہیں۔ جس سے ہوا و ہوں اور خواہشات پر فتح پانا مقصود ہے۔ جینی فلسفے کی بنیاد مندرجہ ذیل تین حقیقتوں پر ہے۔

اکیا ہماری دنیا حقیقت رکھتی ہے؟

وجود کی دوشمیں ہیں۔ جاندار (متحرک) ہے جان (غیرمتحرک)

الله عقل جو وسائل ذیل کی مرہون منت ہے۔

(الف) حواس وبخگانه وحس مشترک\_

(ب) عقل، قياس واستدلال\_

(ج) دنیا کی آلائشوں سے باک ومقدس بزرگوں کے اقوال رہے۔ جینی فلسفے میں ہرذی حیات کی زندگی خواہ وہ کتنا ہی حقیر وضعیف کیوں نہ ہومحتر م

ے۔ ہے۔ فردوسی کہتا ہے۔

میازار مورے کے اس

کہ جاں دارد و جان شیریں خوش است اس لحاظ سے زندگی کی پہلی اصل بے آزاری ہوگی جسے سنسکرت میں'' اھمسہ'' کہا جاتا ہے۔خواجہ حافظ کہتے ہیں۔

مباش در ہے آزار و ہر چہ خواہی کن کہ در طریقت ما غیر ازیں گنا ہے نیست عقل جینی عقیدے کے مطابق ہوش یا معرفت ایک گوہر ہے۔ جو جان سے جدانہیں ہے۔مولانا روم کہتے ہیں۔

روح را تاخیر آگائی بود ہر کرا ایں بیش اللی بود اقتضائے جال چو اے دل آگئی ست ہر کہ آگہ تر بود جائش قوی ست خود جہال را جان سرابر آگہیت ہر کہ بے جان است از دائش تہی است

لیکن عملاً معرفت محدود ہے حالانکہ ایبانہیں ہے۔ جینی فلسفہ اس کی وجہ بیہ بتا تا ہے کہ نفسانی خواہشوں کے حجاب چینم بصیرت کے سامنے آجاتے ہیں اور روح حقیقت کو درست طور پرنہیں دیکھ سکتی۔ اس لئے نقص ، کمال اور عقل روح کی پاکیزگی اور آلودگی ہے جس کے مراتب حسب ذیل ہیں۔

ا۔ جس صورت میں کہ جان اپنی معرفت سے غافل إور خوردونوش کی طرف مائل ہے۔ بیدروح کی پست تریں حالت ہے کیونکہ روح مجور ہو جاتی ہے کہ حواس پنجگانہ و استدلال کے وسلے سے چیزوں کو دیکھے، جوظن کے سوا پچھٹنہ ہوگا۔

۲۔ہواوہوں کی قیود ہے آ زادروح حقائق کونسبتاروشن تر دیکھ سکتی ہے۔ سے معرفت کی نگاہ سے حسد ،نفرت اور کینہ کے پردے اٹھ جائیں تو باطن کی روشی بڑھ جاتی ہے۔

سم-آلود گیول سے باک ہوکرروح کی روشنی دو پہر کے سورج کی طرح تابندہ ہو

کراشیاءکوان کی حقیقی صورت میں ظاہر کرتی ہے۔ جولوگ اس بلندمقام پرنہیں پہنچتے ہیں وہ بینائی کے لئے حواس وقیاس اور استدلال کے مختاج ہوتے ہیں۔

جینی فلیفے میں هیقت یگانه کی دوصورتیں ہیں۔ایک کو گوہر (جوہر) اور دوسری کو عرض کہتے ہیں۔ایک کو اصل اور دوسری کو فرغ۔ ایک کو جان اور دوسری کوجسم۔ جو ہر یا کداراورعرض نایا کدار ہے۔ جو ہرتغیر پذیر نہیں ہوتالیکن عرض متواتر متنغیر ہے۔ یہی وجہ ہے کہ جینی نظریہ بدھیت اور ویدانت پر تنقید کرتا ہے۔ کیونکہ بودھی کہتا ہے، کہ کا ئنات متواتر متغیراور فساد پذیر ہے اور کسی چیز کا ایک ہی شکل اور حالت پر قائم رہنا ناممکن ہے۔ ویدانتی کا کہنا ہے کہ حقیقت تغیر پہند نہیں ۔ جسے ہم تغیر سمجھتے ہیں وہ ایک خیال ہے۔حقیقت نہیں ہے۔جینی کہتا ہے تغیر اور ثبات دونوں حقیقت ہیں۔مطلب ریہ کہ اگرکوئی کے کہ عرض ٹابت ہے غلط ہے اور اگر کوئی کیے کہ جو ہرمتنغیر ہوتا ہے تو بھی غلط ہے۔ اس لحاظ سے تغیر یا ثبات اشیاء بجائے خود درست ہے۔ ہرشے کی تین صورتیں

جوہریااصل جوتابت ہے۔

جو ہر جان ہے جسم مسلسل متنغیر ہوتا رہتا ہے لیکن جان کے لئے تغیر نہیں۔اس جان کی خصوصیات حافظہ و شناسائی خصوصامعرفت بذات خود پائندہ ہیں۔ اگر ہم جان کی موجود کی کونه مانیں تو تہذیب، اخلاق، ترقی اور نجات کی بھی ضرورت تہیں رہتی۔

جیوہ یا جان۔ ایک جوہر ہے جس کی خصوصیت تابندگی و ہوش ہے اور تسابندگی و مظہریت میں جسم کےمطابق ضعف وشدت رکھتی ہے۔مثلاً نباتات میں جان بہت کمزور ہوتی ہے، حی کہ اس کا احساس بھی مشکل ہی ہے ہوتا ہے۔ جمادات میں احساس ہوتا ہی تہیں کیکن حیوانات میں ریاحساس غالب ہے۔ جب ریہجو ہرانسان کے جسم کی زینت بنآ ہے تو اور بھی زیادہ محسول ہوتا ہے۔ جان کو دوام ہے لیکن احوال و کیفیات عارضی ہوتے

ہیں۔ جان کو مکان کی ضرورت نہیں کیونکہ یہ مادی نہیں۔ ڈیکارٹ کہتا ہے کہ جان وجود فکری ہے اورفکر کو مکان کی احتیاج نہیں۔ لیکن جینی کا کہنا ہے کہ جان زندگی ہے بعنی جسم کو متحرک کرنے والی ہے،خواہ وہ ظاہر ہویا پوشیدہ۔ ہیولی صورت گیراور تجزیہ پذیر ہے۔ اسی لیے اسے ثبات نہیں اور مسلسل صورتیں تبدیل کرتا رہتا ہے۔

تہذیب اخلاق کی بنیادر فع نواقص بشری بخصیل کمال اور مادی قیود سے روح کی نجات پر ہے۔ قیود مادی سے مرادیہ ہے کہ روح تنائخ کی قید سے آزاد ہو۔ در حقیقت جان بے نقص ، توانا ، آگاہ اور بابر کت ہے۔ نواقص محض عارضی ہیں جو بعض غفلتوں سے پیدا ہوتے ہیں اور اسے مادیات کی طرف ماکل کرتے ہیں اور بید غبت تابش نور کے لیے مانع ہے۔ جیسے، شبنم اور باول بھی بھی اپی کرشت اور غلظت سے سورج کی روشنی کو دھانیہ لیتے ہیں۔ ذرات مادہ بھی جان کی رغبت کے باعث تابش نور کے لیے جاب بن دھانیہ لیتے ہیں۔ ذرات مادہ بھی جان کی رغبت کے باعث تابش نور کے لیے جاب بن جاتے ہیں۔ لہذا ہر جسم کی ساخت اس کی جان پر مخصر ہے، اگر بدن یا فکر میں کوئی نقص جاتے ہیں۔ لہذا ہر جسم کی ساخت اس کی جان پر مخصر ہے، اگر بدن یا فکر میں کوئی نقص جاتے ہیں۔ لہذا ہر جسم کی ساخت اس کی جان پر مخصر ہے، اگر بدن یا فکر میں کوئی نقص خانہ خود بنا تا ہے اور اینے آپ کواس میں قید کردیتا ہے۔

جسم سے مراد صرف بدن ہی نہیں ہے بلکہ ذہن وحواس وفکر بھی ہے۔ پس انسان جو بظاہر باپ، بیٹا اور مال ہیں، درحقیقت اپنے گزشتہ اعمال کی بیداوار ہیں۔ رنگ، قد و قامت، زشتی و زیبائی، صورت وسیرت، نقص و بے نقصی، نقروعزت، ذات، خوش بختی، کوتاہی ، ورازی عمر، صحت، بیاری ، شرافت، رذالت اور وجودِ انسانی کی دیگر جزئیات اس کے اپنے گزشتہ اعمال کی مرہون منت ہیں۔ یعنی ہرعمل انسانی زندگی کی علت ہوتا ہے۔ انواع و اعمال ، کیفیات و احوال وصورت بدن کی علت ہیں۔ مشلا کر مائے گوتر ہ تعین کرتا ہے، کہ اس عمل کا عامل کس خاندان میں بیدا ہو۔ آبو کر ماآ سندہ عمر کو معین کرتا ہے اور اس طرح دیگر کرم ہیں جن میں سے ہرایک مستقبل پر اثر انداز ہوتا عمر کو معین کرتا ہے اور اس طرح دیگر کرم ہیں جن میں سے ہرایک مستقبل پر اثر انداز ہوتا

بدترین نقص وہ جہالت ہے جو مادیات کے غلبے سے انسان کو اسپیے متعلق پیدا ہوتا ہے، جس کی وجہ سے وہ روز بروز نفسانی خواہشات کو بڑھا تا ہے۔ اس سے انسان میں خشم ،خودنمائی ، لا لیے اور حسد جیسی صفات ذمیمہ پیدا ہوتی ہیں۔ایسے ذمائم سے نجات کے لئے علم وعقل کی ضرورت ہے ، جو فقط نیک اور مقدس بزرگوں کے افکار کے مطالع سے حاصل ہو سکتی ہے۔ حب علم حاصل ہو جائے تو اعمال کو بھی اس کے مطابق درست کرنا ضروری ہے تا کہ انسان مادیات کی قیود سے آزادی حاصل کرسکے۔

ر مینی فلسفہ اخلاق میں ایمان درست، عقل سے اور عمل صالحہ کو زندگی کے تین گراں بہاجوا ہر شلیم کیا گیا ہے۔ بیتینوں جو ہرتری رتنہ کہلاتے ہیں۔

ایمان درست کا مقصد رائتی کی رغبت واعماد ہے۔ عقل سیح درست و نا درست میں مابد امتیاز ہے، کیونکہ اس سے شک و گمان کا خاتمہ ہو جاتا ہے۔ عمل صالحہ سے مراد بے آزاری اوراحیان ہے جس کی بنیاد ذیل کی یا بچے ہاتوں پر استوار ہے۔

- اہمیہ (Ahimsa) یا ہے آزاری۔ لینی جیباتم اپنے وجود کو عزیز ومحترم سیجھتے ہو، ای
  طرح دوسروں کو مجھو۔ خواہ ظاہراً تہہیں گنتی ہی طافت یا توانائی حاصل ہو۔ جسے آزار
  پہنچانے پرقدرت ہوا ہے اس کا خیال بھی دل میں نہیں لانا چاہیے۔
- 2- ستیام (Satyam) یا رائی۔ غلط اور دور از حقیقت باتوں سے کلی اجتناب جا ہے۔ ہمیشہ سے بولو۔ ایسی میٹھی باتیں کرو کہ سننے والا خوش ہو جائے۔ راست گوئی کے لیے لالجے ،خوف،نفرت اور غصے کواسنے سے دور ہی رکھنا جا ہیے۔
- 3- استیام (Asteyam) یا چوری سے بجنا۔ اس کا مطلب ہے کہ جو کچھ کوئی خوشی سے دوسروں کے مال کوبھی محترم مجھو۔ کیونکہ مال سے دے لواور جیسی کہ زندگی محترم ہے دوسروں کے مال کوبھی محترم مجھو۔ کیونکہ مال بی زندگی کا سرمایہ ہے۔ اس لیے ذراسی چوری بھی گناہ کبیرہ ہے۔
- 4- برہمچاریام(Brahma Charyam) لین عفت و تجرد افکار و گفتار و خواہش ہائے نفسانی وشہوانی۔ بیصرف د نیوی زندگی کے لئے ہی نہیں بلکہ دوسری زندگی میں بھی کوئی خواہش وتمنانہیں ہونی جا ہے۔
- 5- ایری گرامه (Apari Graha) بینی لذات مادی به سننے، دیکھنے، پیکھنے، پیکھنے ہے ۔ 5- ایری گرام (Apari Graha) بین لذات مادی کی علت بن جاتی ہیں۔ بین تعلق کی کوئکہ میرسب آئندہ قیود مادی کی علت بن جاتی ہیں۔ ایمان درست ، عقل سیح اور عمل صالحہ اس طرح ہم آمیز ہوں کہ تینوں ایک ہو

جائیں، اگران میں سے ایک بھی ناقص ہوگا تو دوسری دوکو بھی ناقص کردے گا۔ اس لیے مندرجہ بالا پانچوں باتوں کی نگہداشت نہایت ضروری ہے۔ جس نے ان کی نگہداشت کہا ہے۔ کرلی اس نے تینوں رتن حاصل کرلیے۔

جینی ند بہب میں خدا کا تصور نابود ہے۔ اس لیے خدا پرتی کا وجود بھی عنقاء ہے۔ وہ نہ خدا سے عفو و کرم کا طالب ہے، نہ اس سے ڈرتا ہے۔ وہ فقط اعمال کو اپنا خدا ما نتا ہے۔ اس کے نزدیک اعمال گزشتہ ہماری موجودہ زندگی کی بنیاد ہیں اور موجودہ زندگی کے اعمال سے مستقبل وجود پذیر ہوگا۔ اس لیے جینی ڈر، اور احساس کمتری سے بے نیاز ہیں اور اپنی ترقی و ترفع کے لیے فقط اعمال پر بھروسا کرتے ہیں۔

\*\*

#### بدهمت اوراس كافلسفيه

ہندوستان کاصرف بہی ایک ندہب ہے، جس کے اثرات قریباً تمام ایشیاء کومتاثر کر گئے اور اس ندہب کے فلیفے نے بھی تمام ممالک پراٹر ڈالا۔اسلام جیساعظیم الشان ندہب بھی اس سے متاثر ہوئے بغیر ندرہ سکا۔ درحقیقت ریاضت ونفس کشی جو ہمارے تضوف کی جان ہے، اس ندہب کے تاثرات کا نتیجہ ہے۔ بنیادی عقائد بھی اس ندہب کی وست برد سے قطعاً محفوظ نہیں رہ سکے۔ ا

گوتم بدھ ۱۰۰ ق م کے وسط میں پیدا ہوا۔ کیل دستوکو اس کی ولا دت پر ہمیشہ فخر رہےگا۔

اگرہم اینے گرد و پیش کوغور ہے دیکھیں ، تو صاف نظر آتا ہے کہ ہر چیز اپنے ماحول ہے اس درجہ متاثر ہے کہ اسے اپنے ماحول ہی کی پیدادار کہنا پڑتا ہے۔ ہر جاندار کی نشو دنما اس کی ذاتی استعداداور ماحول پر منحصر ہے۔

بچھڑ ہے کا گھاس جرنا، مرغی کے چوزے کا انڈے سے نکلتے ہی دانہ چننا اور شیر کے بچوڑ کے کا انڈے سے نکلتے ہی دانہ چننا اور شیر کے بچے کا کھیل میں بھی ہر چیز پر بنجہ مارنا ظاہر کرتا ہے کہ بیا جی اقتضاء ہے۔ برا شروع ہی میں برائی کی طرف مائل ہوتا ہے اور نیک نیکی کی طرف راغب۔

لوثم بده فطرتارهم وشفقت كالمجسمه تقاله لبذا اس كى تعليمات مين رهم وشفقت كى "

گوتم بدھ کے خیال کے مطابق دنیاوی زندگی بجین، جوانی، کہولت اور بڑھا ہے کے اووار سے گزرتی ہے اور موت کی منزل پر بہنچ کرستاتی ہے۔ بیتمام ادوار حیات دردو غر کے اور موت کی منزل پر بہنچ کرستاتی ہے۔ بیتمام ادوار حیات دردو غر کے ایک طویل سلسلے کے ساتھ اس درجہ منسلک ہیں کہ انہیں ایک دوسرے سے علیحدہ

لے بنیادی صداقتیں تمام نداہب میں مشتر کہ ہیں ایک صدافت جب کی نداہب میں قدرِ مشترک ہوتی ہے تو عام ذہن بی بیجھتے ہیں کہ فلال ند ہب فلال ند ہب ہے متاثر ہے۔ ناشر

نہیں کیا جاسکتا۔ گویا زندگی اور در دوآلام لازم وملزوم ہیں۔ قید حیات و بندغم اصل میں دونوں ایک ہیں موت سے پہلے آدمی غم سے نجات پائے کیوں

(غالب)

یکی آلام و درد کامیابی، خوشی اورلذائذ مادی کی صورت اختیار کرلیتے ہیں اور بھی ناکامی، رنج اور بیاری میں تبدیل ہوجاتے ہیں۔ بیسلسلۂ آلام جو در حقیقت انسان کے اینے اعمال ہی کا نتیجہ ہے۔ جب تک منقطع نہ ہوگا انسانی ورد ورنج بھی ختم نہیں ہو سکتے اور حقیقی خوشی ایک خیال موہوم رہے گی۔ انسانی نجات فقط اعمال پر مخصر ہے۔ اس کے لیے خواہشات نفسانی کوترک کرنالازم ہے تاکہ دنیا کی قیود سے رہائی حاصل ہواور ابدی سکون و مسرت میسر آئے۔

انسان کی نجات اس کے اعمال پر مخصر ہے۔ کوئی دیوتا اور دی اس میں کی خیس کر مصبتیں جو نیاز ، عرض و نیاز اور قربانی ہے عمل کا نتیجہ محونیں ہوسکتا۔ بہشت کی آرزو میں مصبتیں جھیلنا اور ریاضت کی زحمیں اٹھانا پر وروزندگی کو اور زیادہ پر ورد بنانا ہے۔ عزت و مرتبہ اور بزرگی و ریاست کے لیے اپنی اور دوسروں کی زندگی میں آلام پیدا کرنا دوزن آفرین ہے۔ اس لیے آرزوئے بہشت اور آرزوئے ریاست دونوں میں کچھ فرق نہیں کیونکہ دونوں آرزوئی ہیں۔ اور آرزوئے ریاست دونوں میں کچھ فرق نہیں اور جب تک خودی یا شخصیت مادی قائم ہے اضطراب و دلوزی بھی جاری رہے گی۔ بادشاہ ایخ کلات میں زندگی گزارتا ہے۔ اسے آسائش وتن پروری کے تمام لواز مات حاصل ہیں۔ گداز حمت و مشقت و فاقے میں زندگی بر کرتا ہے۔ اس کے لیے آسائش ناپید ہیں۔ تاہم شاہ و گدا میں کوئی فرق نہیں۔ دونوں زندگی کے گرواب میں پڑے ہیں۔ ہیں۔ تاہم شاہ و گدا میں کوئی فرق نہیں۔ دونوں زندگی کے گرواب میں پڑے ہیں۔ ورنوں ایک ہی جدوجہد ہیں جتا ہیں۔ دونوں اس گرداب حیات و بے چارگی سے دونوں زندگی کی جدوجہد میں مبتلا ہیں۔ دونوں اس گرداب حیات و بے چارگی سے نکلئے کے لیے ہاتھ پاؤں مارر ہے ہیں۔ بدھ کے ایک پروٹے بدھ اوراس کی تعلیم کے متعلق ایک افسانہ کہما ہے۔ ماگریزی او یب ایکون آر ملائے نے (Light of Asia) نورایشیاء کے نام سے جے اگریزی او یب ایکون آر ملائے نے (ایکون آر ملائے نے (ایکون آر ملائے نے (ایکون آر کین اورائی کی تعلیم کے متعلق ایک افسانہ کہما ہے۔

- ترجمہ کیا ہے۔ اِس میں بدھ کا ایک ہوگی سے مناظرہ حسب ذیل ہے: بودھ کھ

مہاراج! آپریاضت ہے اپ آپ کو بہت دکھ دیے ہیں۔ ایک عرصے ہیں ہی انہیں بہاڑوں میں زندگی بسر کر رہا ہوں، جو بچھ آپ کرتے ہیں میں بھی وہی کرتا ہوں تا کہ داہ نجات پاسکوں، لیکن اب تک کامیابی ہے ہمکنار نہیں ہو سکا۔ آپ کا دعوی ہے کہ آپ راہ نجات پا چکے ہیں۔ میں پوچھنا چاہتا ہوں کہ آپ کیے کامیاب ہوئے؟ کیا راہ نجات کم خوری، میں پوچھنا چاہتا ہوں کہ آپ کیے کامیاب ہوئے؟ کیا راہ نجات کم خوری، بربیکی، گوشہ نینی اور خود آزاری سے حاصل ہوتی ہے؟ کیا زمانے کے مہیا کردہ صد مات کافی نہیں کہ ہم اور صد مات فراہم کریں اورائی زندگی سرتا کردہ صد مات کافی نہیں؟ اگر کم خوری اور فاقہ ستی سے نجات حاصل ہوتی ہے تو گھاس ، ہمیاں یا حقیر مادی چزیں کھانے والے حیوان ہم سے زیادہ روحانیت حاصل کر سکتے ہیں، اگر ریاضت ، زحمت مشقت اور عملینی کی کو روحانیت عطاکرتی ہے، تو بیل، گر ھے اور دوسرے بار بردار جانور جواپ روحانیت عطاکرتی ہے، تو بیل، گر ھے اور دوسرے بار بردار جانور جواپ مالکوں سے بہت تکلیف پاتے ہیں۔ انہیں روحانیت میں ممتاز ہونا جانے ہیں۔ انہیں روحانیت میں ممتانہ ہونا ہے۔ میں نہیں سجھتا کہ برائی سے نیکی کیے حاصل ہو سکتی ہے۔

معزز نوجوان! ہماری کتب مقدمہ میں ایہا ہی لکھا ہے کہ ہماری نفسانی خواہشات معزز نوجوان! ہماری کتب مقدمہ میں ایہا ہی لکھا ہے کہ ہماری نفسانی خواہشات نے ہماری جان کوجسم کی قید میں ڈال رکھا ہے اور جب تک بیہ خواہشیں نابود نہ ہول گی جان اس جسم کی قید ہے آزاد نہیں ہوسکتی اور جب تک ان آلودگیوں سے روح بیاک نہ ہو این اس جسم کی قید ہے اس لیے ہم روح کی آزادی کے لیے جسمانی لذت کو ترک کیے ہوئے ہیں۔

بده

مہاراج! دیکھیے۔ بادل جو بلندی پر پر واز کرتے ہیں ،جنہوں نے اپنے گونا گوں رنگوں سے آسان کومزین کر رکھا ہے، بھی سورج کی چک انہیں سنہری بنا ویتی ہے، بھی

عِاند کی کرنیں انہیں عادر سیمیں اوڑ ھاتی ہیں، بیکہاں سے آئے؟ کیا بیدریاؤں سے اٹھ كراور قطروں مين مبدل ہوكر درياؤں ہے تہيں مل جاتے؟ كيا آپ تہيں جانے كہ ہر بلندی کوپستی کا سامنا کرنا پڑتا ہے؟ کیا ہرخریدی ہوئی چیز بکتی نہیں؟ آپ جسم کونیج کرجان خریدتے ہیں تو رہمی ایک خواہش ہے۔خواہش ہی خواہش کو بڑھاتی ہے۔حی کہ اس دریا کا کوئی کنارہ نہیں۔اس لیے جب تک خواہش باقی ہےروح آزاد نہیں ہوسکتی۔پس بیخون جگر سے خریدا ہوا بہشت کیسا ہے؟ اگر آپ اسے حاصل بھی کرلیں تو بھی خواہش کی موجودگی میں اسے بہشت نہیں کہا جا سکتا۔ کیونکہ اضطراب خاطر باقی رہتا ہے۔

میرے بیارے! تمہاری عقل محدود ہے۔ ہم جانتے ہوئے بھی یہ بتانے سے قاصر ہیں کہ ہماری روح نے جسم سے کیسے آزیادی حاصل کی! اور اب کیا ہوگا۔ ہم تو ب جانتے ہیں کہ انسان کی اصل روح ہے اور اسی لیے معزز ہے۔ ہمیں جاہیے کے نفس حیوانی کو جوفساد کی جڑ ہے مٹادیں اور روح کواس کی آلود گیوں سے نجات دیں۔

آ ب کے خیال کے مطابق انسان کو فرشتہ بن کر دیوتائی صفات حاصل کرنی جا ہمکیں۔ میں آپ سے پوچھتا ہوں کہ کیا پھرانسان کو حیات جاوید حاصل ہوجائے گی؟

حیات جاوید فقط پروردگار بگانہ کے لیے ہے۔ اس کے سواکسی کو ابدیت حاصل تہیں۔ ہاں زندگی دراز ہوسکتی ہے۔

اس صورت میں بلند ہمت اور صاحب عزم صمیم کے لیے بیہ بہتر نہیں کدریاضت اور آ زار جسمانی کی بجائے خواہش بہشت جوخواہش کی جڑ ہےا۔ نا کر دے اور بہشت ونیا ہی میں حاصل کر لے۔ ریجسم جس کے آپ اس قدر دشمن ہیں یہی روح کو مقصود کی طرف لے جارہا ہے۔ بیجم توایک عمرہ قیام گاہ ہے۔ آپ صالع کی صنعت کو دیکھیں اوراس کی تعریف کریں۔اس کی بخشیٰ ہوئی نعمت کی حفاظت کریں اور جب وہ مانے آیے

واپس کردیں۔ **بوگی خ**ہ

ہم نے ایک راستہ عین کرلیا ہے اور اس پر چل رہے ہیں۔ دیکھیں کہاں جہنچتے ہیں، اگر تو نے جے راستہ پالیا ہے تو تحقیے مبارک، تو اس پر چل!
مہاتما بدھ نے این بہن کومخاطب کرتے ہوئے کہا:

خالص نیت راہ حقیقت کی راہنما ہے اور منزل مقصود پر پہنچاتی ہے۔ جو نا قابل اندازہ ہے۔ اس کا اندازہ نہ کرو۔ جس نے اس کی حقیقت پوچھی غلطی کی اور جس نے جواب دیا اس نے بھی غلطی کی۔ کتب مقدسہ میں لکھا ہے کہ ابتدا میں تاریکی تھی اور تاریکی میں عدم تھا۔ برہانے خیال کیا اور کا نئات کو پیدا کردیا۔ بنی آ دم! تمہاری نگاہ نہ تو ابتدا پر ہونی چاہیے ، نہ انہا پر، نہ اس کی جبخو کرنی چاہیے کہ نور کہاں ہے آیا ، کیوں کہ فانی آئکھوں سے باقی کو دیکھناممکن نہیں اور مادی قلب سے مادے کے بغیر تجس بے معنی ہے۔ عقل وریاضت سے خواہ کتنے پردے آئکھوں کے سامنے اٹھ جائیں ، پھر بھی حقیقت ہے۔ عقل وریاضت سے خواہ کتنے پردے آئکھوں کے سامنے اٹھ جائیں ، پھر بھی حقیقت مستور ہی رہے گی ، اگر دل روثن ہے تو کافی ہے کیونکہ اس سے معلوم ہو جائے گا کہ بیہ مستور ہی رہے گی ، اگر دل روثن ہے تو کافی ہے کیونکہ اس سے معلوم ہو جائے گا کہ بیہ مستور ہی رہے گی ، اگر دل روثن ہے تر کے اور بیتمام ستارے اپنے اپنے فرائض میں مشغول ہیں۔

مقصود حیات ، معنی مرگ، حقیقت خوثی و رنج ، علت و تیجه، مرور زمال اورموجودات کی آمد و رفت بلاتوقف جاری ہے بالکل ای طرح جس طرح دریا کا پانی چشمے سے نکلتا ہے اور قطر ہے بھی اس کے پیچھے چل پڑتے ہیں، جن کی رفتار بھی تیز اور مجھی ست ہوتی ہے۔ سب ایک بڑی سیر کے بعد دریا (سمندر) میں جاگرتے ہیں، پھر سورج کی گرمی سے بخارات بن کر اڑتے ہیں اور اہر بہار بن جاتے ہیں، پھر بہی بخارات گاتے، گنگاتے بہاڑوں اور میدانوں میں برس پڑتے ہیں۔ وہاں سے جھوٹے بچھوٹے ویشموں اور چشموں سے تدیوں اور تدیوں سے پھر دریا بن جاتے ہیں۔ جس جھوٹے رائے جی ای اور تدیوں سے بھر دریا بن جاتے ہیں۔ جس جھوٹے سے آتے ہیں آئی سے والیس چلے جاتے ہیں۔ لیے بھر کوسکون پذیر نہیں ہوتے۔ رائے ہیں ای ای ای ایک بھر لین ہوتے۔ ایک ای ای ایک بی وزیین کی محرکوسکون پذیر نہیں ہوتے۔ ایک ایک بی وغرائی اور انقاز بات کی محرک توت کا معلوم کرنا اتنا بچھ لینے اسان وزیین کے بی ای معلوم کرنا اتنا بچھ لینے اسان وزیین کے بی ای معلوم کرنا اتنا بچھ لینے اسان وزیین کی محرک توت کا معلوم کرنا اتنا بچھ لینے

کے بعد مشکل نہیں رہتا۔

شکر،تعریف اور عبادت سے تاریکی نور میں تبدیل نہیں ہوتی اور مراقبہ وسکوت ے حقیقت منکشف نہیں ہوتی ، زہر و ریاضت سے اپنے جسم کو آ زار مند نہ کرو کیونکہ ہیہ فائدے کی بجائے نقصان ہے۔خوتی قربانیوں اور نذر و نیاز سے خدا اور فرشتوں کی جا بلوی نه کرو کیونکه ده بھی تمہاری طرح بے بس ہیں۔ مذہبی ساز ونغمہ اور سرور ہے اپنے دل کوخوش نہ کرو اور زھاد و مرتاضین کی طرف نہ جھکو کیونکہ ان کے باس نجات نہیں ہے۔ چونکہ سب بچھ ہمارے اجسام سے متعلق ہے اس لیے ہمیں اپنی ذات میں نجات کی جستو کرنی جاہیے اور اینے آپ کے سواکسی پر بھروسہ ہیں کرنا جاہیے۔ یاد رکھو ہر شخص ابریشم کے کیڑے کی طرح اپنا قید خانہ خود بنا تا ہے۔ بیسب اس کے اپنے اعمال کا نتیجہ ہے۔ وہ جو پھے رکھتا ہے ماضی کے اعمال ہیں۔ابتداء،انتہا ہے اورانتہا،ابتدا بن جاتی ہے۔ دیوتا اور فرشتے جنہیں بہتی تعمیں حاصل ہیں، یہ ان کے اعمال کا متیجہ ہیں اور قعرجہنم میں یڑے ہوئے شیطان اپنے اعمال کابدلہ یارہے ہیں۔ یہی عمل بادشاہ کوفقیر اور فقیر کو بادشاہ بناتا ہے۔اس سے بلندی پستی میں،اور پستی بلندی میں تبدیل ہوجاتی ہے۔ عمل خواہ نیک ہو یا بدزمانے سے متعلق ہے جس کی انہانہیں۔ زمانے کے چکر کا آغاز وانجام معلوم تہیں۔ بیہ بلاتو قف رواں و دواں ہے۔ بقائے اعمال تک بیہ چکر چلنا رہے گا۔اگرتمہارے نیک اعمال ہیں، تو آئندہ زندگی میں زیادہ نیک اور اس سے اگلی زندگی میں اس سے بھی زیادہ نیک اور اس سے اگلی زندگی میں اس سے بھی زیادہ نیک ہوجاؤ گی۔ میں نے راہ نجات یالی ہے۔تمہارارنج و در دتمہارا اپنا بیدا کیا ہوا ہے۔تمہیں زندگی اورموت کے لیے کوئی مجور تبیں کرتا۔ تہارے اعمال ہی سے بیسب کھے ہوتا ہے۔ یادر کھومل خواہش ہے۔ اورخوائش رغبت سے پیدا ہوتی ہے۔فائے رغبت،فنائے خوائش ہے اور فنائے خواہش نابودهمل ہے۔ تعدیم عمل رہے وعم ہے۔

حقیقت تمام گرائیوں سے زیادہ گری، آسان سے زیادہ بلند، ستاروں سے بعید اور برہما سے بہت دوراز لی وابدی ہے۔ بیایک ہمہ گیرو بلندتوت ہے، جو ہمیشہ سے خوبی بہند ہے بلکہ وہ خودخوبی ہے۔ بہی قوت بھول کو حسین بناتی ہے، رنگارنگ یا دلوں کو جمع

کرکے سطح زمین ہے بلند کے جاتی ہے اورانہیں برسا کرمردہ زمین کو زندہ کرکے اے بہار کا لباس پہناتی ہے۔ بے جان تیج کوا گا کر درخت بناتی ہے اور اسے میٹھے پھلول کا گہوارہ بنا دیتی ہے۔ وہ مور کوخوبصورت برعطا کرتی ہے اور دوسرے برندوں کودلکش خط و خال اوررنگ ڈھنگ بخشی ہے۔ مکھی کو اسی نے شہد بنانااور حصے میں محفوظ رکھنا سکھایا ہے۔ وہ جاندار کو بے جان اور بے جان کو جان جھشتی ہے۔ وہ ہر جگہ موجود ہے۔ستاروں میں ہے، بجل میں ہے، ہوا میں ہے، بارش میں ہے۔کوئی جگہیں جہاں وہ موجود نہ ہو۔سب مجھاس سے ہے اور سب مجھاس کی طرف لوٹے گا۔حرکت وتغیر اس ہے ہے۔ وہی عجائب وغرائب کی خالق ہے۔ ماں کی حیما تیوں میں دودھ پیدا کرتی ہے، سانپ کے منہ میں زہر بھرتی ہے، بھی وہرانے کوگلزاراور گلزارکو وہرانہ بنادیتی ہے۔ وہ سرو کی جڑوں میں جیٹھتی ہے اور اس کے بیج کی حفاظت کرتی ہے تا کہ اُگے، وہ کمزوری پی نکالتی ہے اور پھراسے تناور درخت بنادیتی ہے۔ محبت اور حیات کے دھاگے سے رہے و مرگ بنتی ہے۔ وہی بنائی اور مثانی ہے۔ دوست کے دل میں محبت پیدا کرتی ہے۔اس کی الیی ہی صفات ہیں جوظا ہر ہیں اورجنہیں ہم جانتے ہیں۔اس کےسوااس کی بےشارالیی صفات ہیں جنہیں ہم نہیں جانتے۔ہم اسے ویکھتے نہیں کیکن وہ نمام کاموں میں ہماری مددگار ہے۔ ہم اس کی آ واز نہیں سنتے لیکن وہ گرج سے بھی بلند آ واز میں باتیں کرتی ہے۔اسے نہ کی ہے محبت ہے نہ دشمنی ، نفع ونقصان کے ذمہ دار ہم خود ہیں ۔ وہ سب کو دیکھتی ہے اور ہر جگہ موجود ہے۔ اعمال نیک نجات کا باعث ہیں۔خود ایپے پاؤں پر کلہاڑی مارو کے تو وہ نہیں بخشے گی۔ وہ کسی کی طرفدار نہیں۔ ہم سے فقط فرائض کی بجا آ وری کی خواہاں ہے۔اس کے انصاف کی تر از ولٹک رہی ہے۔ جب جاہے گی اس میں بميں تول كے اس وقت بميں معلوم ہوگا كہ ہم نے جو يجھ كيا غلط كيا۔كوئى وہاں مدو نہیں کرسکے گا۔ دروغ کو کی زبان اینے دروغ سے مطلع ہوتی ہے۔ چور جانتا ہے کہ چوری کامال حرام ہےاسے والین کردینا جاہیے۔ ہروفت اس کاعدل قائم ہے اور اس سے بڑی کو آئی طافت جیں ۔ اس کا آغاز محبت اورانجام اس ہے۔ اس کی فرمال برداری لازم

کتب مقدسہ میں لکھاہے کہ ہم جو کچھاب ہیں یہ ہمارے اعمال کا بتیجہ ہے، اگر سلے برائی کی تھی ، تو اب رہے میں ہیں۔ جو پچھ ہم نے بویا تھا اسے کاٹ رہے ہیں۔ پس ہماری آئے سندہ سرنوشت ہمارا موجود وعمل ہے۔ لیکن اگر ہم اس زندگی میں برے کاموں کو بیخ و بن سے اکھاڑ دیں اوران کی بجائے نیکی کے بیج بوئیں اور استقامت ارادہ سے انہیں سینچیں اور غلطی وشہوت نہے یاک ہو جائیں ،تومستقبل میں زندگی کی بیمخبت فنا ہو جائیگی ا اور اعمال کے ثمرات مہر وحقیقت بن جائیں گے اور ہماری موت ہمارے لیے زندگی ہوگی۔ گناہ قریب بھی نہیں بھلکے گا۔ سکون حاصل ہوگا اور زندگی اورہم ایک ہو جا کیں

گے۔ یانی کے اس قطرے کی طرح جو دریا میں مل کر دریا بن جاتا ہے۔

اے لوگو! اگرتم حقیقت کے متلاشی ہوتو میری سنو۔ بیشاہراہ روش اور ہموار ہے اورابدی آ رام کی رہنما ہے میں تہہیں جار حقیقتیں بتا تاہوں۔

رنج وغم ہے۔ لینی پیرزندگی جو تہہیں نہایت عزیز ہے،اس کا دردوعم یائیندہ اورخوشی ایک پرندہ ہے جولحظہ بھرکے لیے ایک درخت پر بیٹھ کراڑ جاتا ہے۔ پیٹی اکش کی تکلیف، بجین کی بے جارگ ، جوانی کی د بوانگی کی مصیبت، عیالداری اور بر منظایے کے رہے، بر صابیے کی ہے کسی اور آخر کارموت کی آفت، بیہ بین ہماری کتاب زندگی کے اور اق۔ چېرهٔ دلکش وقد رعنا کاعشق محبوب ہے۔سرخ و نازک ہونٹوں کا بوسہ نہایت شیریں ہے۔ کیکن جب میمٹی اور کیڑوں کی خوراک بن جاتے ہیں ، تو کتنا صدمہ ہوتا ہے۔ اگر جہ حکومت ، بزرگی اور تسلط میں بڑی لذت ہے کیکن آخر کاربیتمام اجسام کیڑوں مکوڑوں کی خوراک بن کر بردی ہی بدمزگی پیدا کرتے ہیں۔ بیز مین خوبصورت اور خوش منظر ہے، لیکن اس کے رہنے والے ایک دوسرے کے خون کے پیاسے ہیں اور ان کے باغات بے گناہوں کے خون سے سیراب ہیں۔اگر چہ آسان نیلاہے،لیکن بیاسون کے ہوتوں کی طرح فریاد کرتا ہے۔ سے کہتے ہیں کہ نومولود جن دنیا میں آتا ہے۔

اسباب ومقصودر نے ہے۔ حواس اور خواہشات باہم مل کرآ رزو کی آگ کوروش

کرتے ہیں اور اس سے شہوت اور لا کچ کے شعلے بلند ہوتے ہیں، جن کے باعث انسان موہومات ہے متعلق ہو جاتا ہے اور وہم و خیال ہے محبت کرنے لگتا ہے اور انہیں تمام دنیا کا مرکز خیال کرتا ہے۔ بیغلط ہمی اسے کیفیات بلند کے مشاہدے سے روکتی اور حقیقت کی سہانی آ واز سننے سے منع کرتی ہے اور انسان دعوت حق کا جواب دینے سے رک جاتا ہے۔ یمی خمافت ہے جس نے کشکش وشہوت سے دنیا کو بھر دیا ہے اور بے شار کمز ور دلول کو دھو کا دیا ہے اور طرح طرح کی خواہشیں بیدا کی ہیں۔ یہی غصے اور حسد کو پیدا کرتی ہے جس نے اوراق حیات خونی ہوکر رہ جاتے ہیں، یہی امن وراحت کی دنیا میں فساد کے نیج بوتی ہے جس سے گل ولالہ کی بجائے زہر ناک درخت اُ گئے ہیں اور پھرز ہر سے ان درختوں کو ایسالیچی ہے کہ دفعتا خشک ہوکررہ جاتے ہیں۔اعمال انہیں پھرنی مادی شکل میں متشکل ترتے ہیں اور حواس سے نئی زندگی کاظہور ہوتا ہے۔اس کا مطلب بیہ ہے کہ دنیا میں کوئی کام علت کے بغیر نہیں ہوتا۔ ہرمعلول کی ایک علت ضرور ہوتی ہے۔ ہر چیز کی بیدائش کسی نہ کسی علت کا نتیجہ ہوتی ہے اور ہر نتیجہ کسی دوسرے نتیج کی علت بن جاتا ہے اور اسی طرح علت ومعلول کاسلشلہ جاری رہتا ہے۔ تولید عمل کا نتیجہ ہے اور بچین تولید کا نتیجہ۔ اس طرح جوانی بچین کا اور بڑھایا جوانی کا نتیجہ ہے بعینہ، ہرفکر اور عمل کا بھی ایک نتیجہ ہوتا ہے۔خوشی بھی عم بی کی ایک شکل ہے اوراس لیے اس سے دکھ اور عم پیدا ہوتے ہیں۔ صدمات حیات کاسلسله حسب ویل ہے:

- 💝 علت العلل اودبيه (Avidya) يعني جهالت\_
- نی سمنے ار (Sumskara) مادے کی ذہنی صور تیں۔
- ی وی گیان (Vijanana) ابتدائے ادراک۔ بیزندگی داعمال ماضی کا سرمایہ ہے اور ای سرمائے سے نئی زندگی کا ظہور ہوتا ہے۔
  - ئامەردىيە(Namarupa)ئام دىيكىر ـ
  - 💠 مندآیینهٔ (Sadayatana)شش گانه دسائل لینی یا نیون حواس اور عقل ـ
    - 💠 " اسپرنسه(Sparsa) حواس کامحسوسات سیمعلق پ
      - 💠 ر دونه(Vedana)احباس وتجربه

- 💠 🕏 ترشنه(Trshna)مادیات کی خواہش \_
  - 💠 ایادنه(Upadna)رغبت یاتعلق ـ
    - 💠 جھاوہ Bhava زندگی۔
    - 💠 جاتی(Jati)حیات ِنو۔
- جرامرند(Jara-marana) بردها پا اور موت رمحبت اور عشق کے نتیجے سے زندگی
   حیات نویاتی ہے۔

جب تک عمل قائم ہے ہے۔ سلسلہ جاری ہے۔ عمل کا مطلب مادیات کی رغبت اور مادی زندگی سے محبت ہے۔ خواہ کوئی عنوان وتصور ہو جہالت ہے۔ جب تک جہالت ہو وائدگی ہے اور جب تک زندگی ہے اگر جہالت نہ ہوتو ادراک نابید ہوجا تا ہے اور عدم ادراک سے عدم نام ویکر وابستہ ہے اور نام و پیکر نہ ہونے سے حوال مصد گانہ بھی وجود پذر نہیں ہوتے اور حوال کے بغیر اشیاء سے محبت ورغبت ناممکن ہے۔ محبت و رغبت ناممکن ہے۔ محبت و رغبت ناممکن ہے۔ اشیاء کی خواہش بھی نہیں ہوسکتی اور خواہش نہ ہونے سے احساس نہ ہوتو حیات نونہیں ملتی اور جب بیدائش ہی نہیں ہوگ احساس نہ ہوتو حیات نونہیں ملتی اور جب بیدائش ہی نہیں ہوگ بھی نہیں ہوگ ۔

حقیقت سوم 🏡

اندادر نے۔ اس کی میصورت ہے کہ زندگی جم خواہشات بیدائی نہ ہول کیونکہ ان
کااثر براہ راست قلب پر ہوتا ہے۔ اگران سے گلوخلاصی ہوجائے تو اندرونی بیجان متبدل
بہسکون ہو جائے۔ ان خواہشات کو اس قدر مٹا دینا جاہیے کہ بہشت اور آسانی سیر کی
آرزو بھی باقی نہ رہے اورزندگی کا مقصد فقط فرائض کا ادا کرنا رہ جائے۔ ایام حیات
دوسروں کی ہمدردی اور مدد میں گزاریں۔ زبان میں شیرینی ہو اور دل میں خود غرضی
کانشان تک باتی نہ رہے۔ جواتنا کائل ہو جائے گا موت اس میں فنا ہو جائے گی اور دکھ
باتی نہ رہے گا۔ اس میں زندگی اور موت جمع نہیں ہو سکے گا۔ بدی اور نیکی کا خیاب فیصل ہو کر
باتی نہ ہوگا تو بادی زندگی کا چراغ کیونکرروش ہو سکے گا۔ بدی اور نیکی کا خیاب فیصل ہو کر

حقیقت جیارم 🏡

انسدادرنج کا طریقہ۔ جب بیاری تشخیص ہوجائے تو اس کے علاج کی جبتو کرنی چاہیے۔ مادی زندگی کی خواہشات عزم کامل سے ختم ہوتی ہیں۔ زندگی کے دکھوں کے انسداد کا رشتہ بہت وسیع ہے۔ لیکن جس کے کان ساعت گیراور ارادہ مضبوط ہے، اسے مندرجہ ذیل آٹھ قاعدے شاہراہ حقیقت کی طرف ضرور لے جا کیں گے اور ایسے مقام پر پہنچا کیں گے جو اہل جہال کی بناہ گاہ ہے۔

طريق اول نهني

پاک عقیدہ۔اپنے فرائض کو مجھو۔ جب سمجھ لوتو انہیں پورا کرو۔ جو فرض نہیں اے چھوڑ دوتا کہاعمال میں اس کا اثر نہ رہے۔

طريق دوم ته

پاک ارادہ۔ صرف عقل ونگاہ ہی کافی نہیں کہ علم کے مطابق عمل ہو سکے۔ اس لیے ہر ذکی حیات کے جیئو او بنو، دشمنی اور کیپنہ کو فنا کر دو، لا لیج اور غصے کوختم کرو، طبیعت کو زم بناؤ، ایبانرم جیسے سے کہ جوتی ہے کہ چلتی ہے تو سب کوتر وتا زہ کردیتی ہے۔ ما اور ا

<u>گریق سوم ۲۲</u>

پاک گفتگو۔ زبان اور ہونوں کوعقل کے قبضے میں دے کر سمجھ لوکہ ہونٹ شاہی کل کے دروازے ہیں اور بادشاہ دل میں جاگزیں ہے جو پاک ہے۔ وہ جو تکم دیتا ہے ، شمجے اور درست ہے۔ اس کے فرامین ہونوں کے دروازے سے باہر آتے ہیں۔ اس لیے ہونوں کو ایسا ہونا جا ہیے کہ ان کی آ واز سننے والا خوش ہواور آپس کی محبت افزوں ہوکر لگا گھت ترقی کرے۔

طريق جهارم 🕸

یاک رفتاری۔ اس کے بیمعنی ہیں کہ انسان یا تو نیکی کرے یا برائی کورو کے۔ اعمال ایک سلکمر وارید ہیں جو محبت اور ہمدر دی ہے گوندھی گئی ہے۔ طریق جیجم کی

یاک روزی مینی انسان ایمانداری اور سیائی سے لواز مات حیات فراہم کرے۔

طریق ششم 🔯

پاک کوشش۔ وساوس مختلفہ ہر لمحے سچائی کو اس طرح دھوکا دیتے ہیں کہ ایمان و
ارادہ بخن ورفنار اور پاک روزی کے لیے استقلال محال ہو جاتا ہے۔ لہذا متلاشی شجات
کے لیے لازم ہے کہ وہ ہمیشہ اپنے اعمال وافکار کا محاسبہ کرے۔ افکار باطل سے مجتنب
رے۔ نیت کو پاک رکھے اور ایک لمحے کے لیے بھی وساوس واوہام کے شرسے غافل نہ
رہے۔ جب بھی وہ سراٹھا ئیں انہیں کچل دے۔

طريق مقتم 🏗

پاک توجہ۔ توجہ اور مراقبت سے غرض خفائق کی تلہداشت ہے۔ جہم ،حوال ،نفس اور احوال و کیفیات اندرونی کوسی طور سے پہچاننا چاہیے۔ عمل میں تغیر خطرناک ہے۔ بہت سے لوگوں نے پستی ، مادی اشیاء کی ناپا کداری اورلذت مادی کو جانتے ہوئے بھی تفوکر کھائی ہے کیونکہ خواہش وشہوت ناچیز کو چیز ، حقیر کو بزرگ ، ناپا ئیدار کو پائیدار ظاہر کرتی ہیں۔ جب متلاثی نفسانی خواہشات کے چوروں کی کمین گاہ میں پہنچے ، ہوش سے کام لے اوران کے جال میں نہ کھنے۔

طريق مشتم 🏠

پاک تصور۔ جس نے مندرجہ بالا سات طریقوں پر کمل کیا وہ آلود گیوں سے پاک ہوا۔ اسے جا ہے۔ انتا پاک رکھے کہ کوئی آلودگی اسے آلودہ بدار سکے اور تذریح کا سے آلودہ نہ کر سکے اور تذریح کا حسب ذیل جارمقامات طے کرے:

- 1- پہلامقام حقیقت پڑوہی کے لیے بحث واستدلال ہے۔
  - 2- ایسے حقائق کا تفکر جن ہے سرور ولذت حاصل ہو۔
  - 3- گرانفكرجس يه سكون زياده اورسروركم حاصل مو-
    - 4- سكون وتوازن كامل جسے نجات كہتے ہيں۔

چونکہ مہاتما بدھنے مجروات کی طرف توجہ نہیں کی اور محسوسات ہی پر نگاہ رکھی ہے، اس لیےاس کی تعلیم میں الہیات کی بجائے اخلاق ہی متازر ہاہے۔اس کی تعلیم کا ماصل حسب ذیل ہے:

- کرم یاعمل۔
- 💠 🔻 قانون تغییر ما نا یا نداری۔

کرم عمل کو کہتے ہیں۔ بدھی فلنفے میں کوئی عمل غیرطبعی نہیں۔ وہ بھوک کوطبعی اور انسدادگر سنگی کو بھی طبعی کہتا ہے۔لہذا اگر کوئی شخص بھو کا ہواور کھا کرمعدے کوسکون دے تو اس نے سیجھ بہیں کیا صرف طبیعت کا حکم مانا ہے۔ لیکن جب اس نے لذیذ اور محبوب کھانے انتخاب کرکے پیٹ بھرا تو بیرا یک عمل محسوب ہوگا۔موجودہ زندگی گزشتہ اعمال کا سلسلہ ہے اورای طرح آئندہ کی زندگی موجودہ اعمال کا سلسلہ ہوگی۔ اس نقطہ فکر کا اثر یوں تو ایشیاء کے تمام مٰداہب کومتا تر کرتا ہے گر اسلامی متصوفین براس کا گہرا تریزا ہے۔ انہوں نے اسے اپنا کر اسلام میں داخل کرلیا ہے۔ محمود شبستری گلشن راز میں کہتا ہے: جہال کل است در ہر طرفۃ العین ﴿ عدم گردد ولا یہ بنی زمانیں دكر باره شود بيدا جهانے 🟵 بهر لخطه زمين و آسانے بهرساعت جوان وکهنه پیراست 🏵 بهر دم اندرو حشر و نشیر است دو چیزے دو ساعت ہے نیایہ 🏵 درال کخطہ کہ ہے میرد براید د لے ہر لخطہ مے گرود مبدل ﴿ ور آخر مے شود ماند اول جہاں خود جملہ امر اعتباریست 🥸 چوآل یک نقطہ کاندر دورساریست برو یک نقطہ آتش مگردال ﴿ کہ بنی دائرہ از سرعت آل برهی روح کوشکیم نبیل کرتے۔ حالانکہ روح ایک مسلمہ حقیقت ہے اورایی خصوصیات میں جسم سے جدا ہے۔لیکن بدھوں کے نزدیک انسان سے مراد ایک ایبا تجموعه ہے، جس میں اعضائے جسم، خواہ ظاہر ہوں پایاطن، فکر و ادراک، اوراحساس و حوال جمع ہیں۔ان میں ہے بھی ہرایک سی علت کا نتیجہ ہے۔ بدھ تناسخ کا قائل نہیں کیونکہ تناسخ چکر میں روح جسم تبدیل کرتی ہے، مگر بدھ مت میں روح کی کوئی حقیقت نہیں۔نئ زندگی سے ان کی مرادعلت اعمال ہے، لینی زندگی کا ظاہری کٹا ہوا رشتہ دوبارہ

(32)

بدهمت اوراس کا فلیفه

سی شکل میں گزشته زندگی کی مناسبت ہے مسلسل ہوجا تا ہے۔

\*\*\*

#### فلسفه نيابير

اس فلنفے کا موسس گوتم ہے، مگریہ گوتم بدھ نہیں بلکہ بیرایک اور مفکر ہے جس کی تصنیف نیابیہ موتر ا(Nyayasutra) ہے جو پانچ جلدوں میں ہے۔ فان نیا کہ نیامنطق میں مناب

فلفہ نیابیکی بنیاد منطق واستدلال پر ہے۔ اس لیے اس کے پیرو کے واسطے منطق کی تحصیل لازمی ہے۔

فلسفہ نیا بیر کی روسے فقط تخیل، تصور اور شاعرانہ و عار فانہ رغبت سے حقیقت روش نہیں ہوتی۔ ممکن ہے کوئی چیز ظاہری طور پر نہایت موزوں، دککش اور حقیقت نما ہواوراس کے شوقین بھی مل جا کمیں لیکن ریاس حقیقت اور ثبوت کی دلیل نہیں ہوگ۔اس لیے قوائے بشری کے مطابق اصول حقیقت تک پہنچنے کے لیے ذیل کے وسائل کی ضرورت ہے۔

- احساس محسوسات به حواس پنجگانه ...

  - کلمات یعنی گفتار حکماء۔
    - **∻** مواز نه وطبق\_

محسوسات دوشم کی ہیں۔ بعض اعضائے ظاہر سے بچھی جاتی ہیں، لینی آئھ، کان وغیرہ سے بچھی جاتی ہیں، لینی آئھ، کان وغیرہ سے بعض نفس و ذہن سے تعلق رکھتی ہیں جیسے خواہش، نفرت، خوشی ، د کھ در د، معرفت وغیرہ ۔ قوت حافظہ، شک واشتباہ بھی وسیلہ محسوسات ہیں۔ اشتباہ غلط احساس کا موجب ہوتا ہے کیا ممکن ہے بچھے کی طرف رہنمائی بھی کرے۔

- \* حداصغرجوموضوع نتيجه ہے۔
  - اکبرجو محول ہوتی ہے۔
- پ حداوسط جودونول سے متعلق ہوتی ہے۔ منطق نیابیہ کے مطابق زیادہ تر حدا کبرے اور کم تر حداصغرے مربوط ہوتی ہے۔

ر حد سرے روط ہوی ہے۔ یورپ میں منطق تین حصول میں منقسم ہوتی ہے کیکن منطق نیابیہ میں بہر تبیب ذیل

فلسفه نيابيه

#### یا نج حصوں میں تقسیم کی گئی ہے۔

بیان ۔ جیسے'' حامہ فانی ہے۔''

شوت بیان ۔ جیسے'' کیونکہ حامدانسان ہے۔''

پن ثابت شده قضیه عموی" کیونکه تمام انسان فانی ہیں۔"

⇒ حقیقت ثابتہ کو بیان ہے مربوط کرنا۔" حامہ بھی انسان ہے۔"

نتیجہ و شبوت ۔'' پس حامہ بھی فانی ہے۔'' پس حامہ بھی فانی ہے۔''

#### حكمائ نيايد ك تحقيقى مسائل حسب ذيل بين:

ان۔

نفس۔

اجمام

حواس بنجگانه۔

نخ معقل۔

♦ حرکت۔

💠 نواقص ذہن \_

ناتخ۔

ن احساس رنج ومسرت کا نتیجه۔ \*

مصائب جسمانی وروحانی۔

برشم کے دکھوں سے نجات۔

فلسفہ نیابیہ کے مطابق جان ایک جوہر ہے، جونفس اور بدن سے علیحدہ ہے اور اس کی صفت عقل یاعلم ہے کیکن ہے صفت عارضی وانفاقی ہے۔ ہر شخص کومستقل جان حاصل ہے جونا قابل فنا ہے اور زماں ومکاں کی حدود ہے آزاد ہے۔

نفس ایک جوہرلطیف ہے۔ جو جزو لا پنجزی یا ذرات خود کی طرح لا پنجزی

اورنا قابل شکست ہے۔

نجات سے مقصود ہرفتم کے نقائص اور دکھوں سے نجات ہے اور بیا تھل کے ذریعے

اشیاء کی شیخ معرفت سے حاصل ہوتی ہے۔ بعض کاخیال ہے کہ بیمسرت اور اطمینان کی تعریف ہے۔ بعض کاخیال ہے کہ بیمسرت اور اطمینان کی تعریف ہے۔ وہ کہتا ہے ، کہ جہال کہیں سرور ہے وہاں دکھ بھی کسی نہ کسی صورت میں موجود ہے، جیسا کہ روشنی تاریکی کے بغیر نہیں ہوتی۔ بیس نجات، رنج وشادی سے نجات کا نام ہے۔

جسم ما دنیائے مادی کی تقسیم حسب ذیل ہے:

- عناصر چہارگانہ۔
  - ♦ آسان۔
  - و مان ـ
    - مکان۔

اجہام، ذرات یا اجزائے لا پتجزیٰ سے مرکب ہیں۔ بذات خود ہوش وشعور سے بہرہ ہیں۔

فلفه نیابیمیں جان بفس ،حواس اورجسم کاتعلق اس طرح بیان کیا گیا ہے۔

- 1- جان جوہر مجرد ہے جس کی صفت عقل یاعلم ہے۔ جب یفس سے مربوط ہوتی ہے تو اس برعلم کی روشنی بڑتی ہے۔
  - 2- نفس علم کے برتو سے زندہ ہوجاتا ہے،حواس کوروش کرتا ہے۔
- حواس نفس کے نور سے چیکتے ہیں اور اشیاء کوروش کرتے ہیں ، اگر جان ایسے ارتباط کی مختاج نہ ہوتو عقل یاعلم کی نیاز مند ضرور ہوتی ہے ، اس لیے ممکن ہے کہ اس صورت میں یہ اتفاقی صفت اس سے چھن جائے۔ نیایہ خدا کے متعلق کہتا ہے کہ وہ علت العلل آفرینش اور نگہبان ہے۔ وہی اشیاء کا نابود کرنے والا ہے، لیکن کی چیز کوئیستی سے ہستی میں نہیں لاتا بلکہ موجودات بے نظم وصورت کومنظم کر کے صورت دیتا ہے۔

#### \*\*

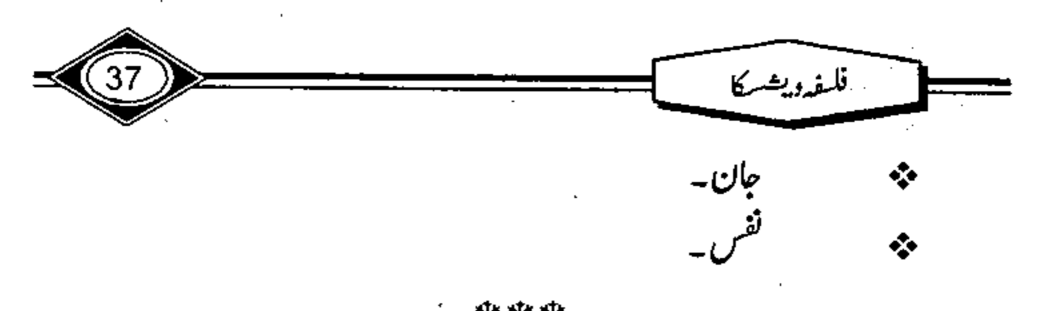
#### فلىفەرىشىكا (VAISHESIKA)

بعض لوگ فلسفہ ویشسکا کو نیا ہے کا حصہ بچھتے ہیں لیکن ہے دونوں فلسفے جدا جدا ہیں۔
اس فلسفے کی شرح الوکا ملقب بہ کنادا (Kanada) نے وشیسکا سور انامی کتاب میں کی
ہے۔ مذکورہ کتاب دس جلدوں میں ختم ہوتی ہے۔ کئی اورلوگوں نے بھی اس کی شرحیں کھی
ہیں۔ فلسفہ نیا ہے اور ویشسکا متفق ہیں کہ انسان کے مصابب و نواقص کی بنیاد جہالت پر
ہے اور کامیا بی جہالت سے نہنے میں ہے۔ ان دونوں فلسفوں میں امتیاز ہے کہ نیا یہ
میں عقل کے وسائل چار ہیں اور ویشسکا میں صرف دو یعنی ادراک و استدلال ۔
بہلاحواس جُمگانہ کے ذریعے سے اور دوسرا قوت ممیزہ کے واسطے سے حاصل ہوتا ہے۔
نیا یہ میں الاعنوان زیر بحث لائے گئے ہیں مگرویشسکا میں صرف نو پراکتفا کیا گیا ہے
جودرج ذیل ہیں۔

\$7.5°

جو بذات خودمستقل ہے اور اس میں صفت یا عرض اور کرم لینی فعل مضمر ہوتے ہیں۔اگر جو ہر نہ ہوتو عرض وفعل بھی نہیں ہوتے۔ جو ہرعرض وفعل کا نیاز مندنہیں ہے۔ جو ہرنونتم کے ہیں جو درج ذیل ہیں۔

- ♦ فاک۔
  - **∻** آب\_۔
- **∻** روشنی۔
- ♦ آسان۔
  - ابوا\_ ا
- **⊹** زمان\_
- مکان۔



ate ate at

# فلسفه سانكھيه (SANKHYA)

یہ کپیلا نامی مفکر کا نتیجہ فکر ہے۔ اس کی تصنیف کا نام تت و ساسو (Tativasmasu) ہے۔ چونکہ یہ کتاب بہت مخضراور دقیق تھی اس لئے کپیلانے نے خوداس کی شرح لکھی۔ اس کے بعداس کے شاگرد آسوری (Asuri) اور آسوری کیے شاگرد پرنکا سیکھا (Panca-sikha) نے اس کی شرح کی شرح ککھی۔

اس فلسفه کی بنیاد دوحقیقتوں پر ہے۔

(Parusha) روح يا پروشه

🚓 پراکرتی (Parkirita) یعنی وه قوت جو عالم مادیات کی علت

العلل ہے۔

سانکھیے معلوم کوعلت سے جدانہیں جانتا۔ اس نے اس پر مفصل بحث کی ہے۔

تیجہ میں کہتا ہے کہ علت معلول کی صورت میں ظاہر ہوتی ہے علل و معلول بہت ہیں۔

جہاں یہ سلسلہ منتہی ہوتا ہے وہاں ایک علت العلل صورت اور جسمانیت سے نکل کر محض

قوت بن جاتی ہے، جے پراکرتی کہتے ہیں۔ علل و معلول یا جواہر و اعراض کا سلسلہ

پراکرتی اور عالم مادیات سے وابستہ ہے۔ روح نہ علت ہے نہ معلول محض علم ہے جو

پراکرتی کے ساتھ متعلق ہے۔ روح کا بیار تباط پراکرتی کی فضائے تاریک و بے شعور کونور

علم سے منور کرتا ہے اور پراکرتی میں حرکت پیدا ہوتی ہے اس حرکت کا نتیجہ تو کیداشیاء

اور ظہور کا کنات ہے۔ علت معلول سے زیادہ لطیف اور معلول پر محیط ہے۔ مولانا رومی بھی

اس کے ہمنواہیں چنانچہ کہتے ہیں۔

تنک تر آمد خیالات از عدم

فليفدما نكهيه

زاں سبب باشد خیال اسبب غم

ہاز ہتی تک تر ہود ازخیال

زاں شود روئے قمر ہم چو ہلال

ہاز ہتی جہان حسن و رنگ

وَتُک ترآید کہ زندانے ست تنگ

معلول علت سے پیدا ہوکر پھرعلت میں گم ہوجاتا ہے۔

صورت از بے صورتی آید برون

مازشد کے انے الیہ واجے ون

جس طرح لطافت کثافت سے مبدل ہوئی تدریجا کثافت سے لطافت پیدا ہو

#### لطافت بے کثافت جلوہ بیدا کرنہیں سکتی

ای طرح دنیا متغیر ہوتی ہے تو اجہام عناصر بیدا ہو جاتے ہیں، عناصر جواہر بنتے ہیں اور جواہر قوت اور قوت اور قوت پراکرتی بن جاتی ہے۔ بیسلسلہ جاری رہتا ہے۔ روح ذات ہے اور آگر چہ مادی تغیرات سے متعلق ہے، کیکن در حقیقت جداگانہ ہے اور تغیرات مادی سے مطلق متاثر نہیں ہوتی۔

براکرتی میں تین قوتیں باصفات ہیں جو پراکرتی سے جدانہیں بلکہ اس کے تین رخ ہیں جس طرح کیلم روح سے جدانہیں ہے۔

- ستوه(Sattva)
- (Rajas)رجن
- تمس (Tamas)

ان کی اصل محسوں نہیں ہوتی لیکن طبائع اور صور کی رنگا رنگی استدلال سے ثابت ہوتی ہے۔ ہوتی ہے۔ ہوتی ہے۔

#### متوه 🛠

جب کسی جسم میں ظاہر ہوتی ہے تو اسے مسرت اور روشنی دیتی ہے تابندگی اس کا نشان ہے اور تابش حقیقت ہر چیز کو ظاہر کر دیتی ہے۔ کسی چیز کا ظاہر ہونا اس کاعلم ہے۔ اگر ستوہ نفس پر جلوہ افگن ہوتو نفس کو روشن کر دیتی ہے اور نفس اس روشنی کو حواس پر منعکس کرتا ہے اور حواس اشیاء کو منور کر کے اس طرح ظاہر کرتے ہیں کہ روح انہیں دیکھ لیتی ہے۔ روح کی دیدان کاعلم ہے۔

#### رجس ۲۲

ایک قوت ہے جواشیاء کو متحرک کرتی ہے۔اس سے تمام چیزیں متحرک ہوتی ہیں۔ اگر آگ میں شعلے پیدا ہوں یا زور کی آندھی چلے تو اس قوت کا اثر ہوگا۔ اس طرح اضطراب وحرکت اور انسان کی فعالیت اس سے ہے۔زحمت، مشقت، جہدیت اور فکر بھی رجس ہی سے متعلق ہیں۔

### مختمس 🖈

جمود وخمود ہے۔ ستوہ سبک اور تمس سنگین ہے۔ ستوہ روش اور تمس تیرہ ہے۔ اگر یہ نظش پر غالب آ جائے تو نفس کو بھی تاریک و متحیر کر دیتی ہے اور عقل پر جہالت کا پردہ ڈال کر غفلت اور پریشانی کا موجب ہوتی ہے۔ خواب ، تن پروری ، سستی ، بے اعتبائی ، بے خبری اسی سے بیدا ہوتی ہیں۔

ان تینوں عناصر کو تین رنگوں سے تثبیہ دی گئی ہے۔ بینی ستوہ سفید، رجس سرخ ہے اور تمس سیاہ۔ تینوں رنگ اور تینوں عناصر ایک ساتھ رہتے ہیں اور ان کی جدائی ناممکن ہے۔ البتہ جمعی ایک زیادہ اور دوسرا کم ہو جاتا ہے۔ اگر ستوہ، رجس اور تمس پر غالب آ جائے تو انسان نیک اور عاقل ہو جاتا ہے اور اگر دجس عالب آ جائے تو تہوراور شجاعت بیدا ہوتی ہے۔ اگر تمس کو برتری حاصل ہوتو جہالت ، تن پروری اور بیت ہمتی ہے ہم

آغوقی ہوتی ہے۔ تیوں تو تیں ایک ساتھ رہتی ہیں اور متواتر ایک ، دوسری دوکو چھپائے رہتی ہے۔ ان کی مثال ایس ہے جیسے تیل ، بی اور روثنی کہ تینوں ایک دوسر ہے ہے جدا اور لازم و ملزوم ہیں اور جب تک تینوں نہ ہوں روثنی ناممکن ہے۔ یہ ہر خض بلکہ ہر چیز میں موجود ہوتی ہیں اور دریا کی لہروں کی طرح کبھی ایک نیچے جلی جاتی ہے اور دوسری دو ابھر کر بلند ہو جاتی ہیں۔ دنیا کی حرکت ، بلندی اور پستی انہیں سے ہے۔ فلاسفہ سانکھیہ روح کو خودی یا ذات کہتے ہیں۔ بہی ہر جاندار کی حقیقت ہے اور پراکرتی سے جدا ہے۔ حقیق کی خودی یا ذات کہتے ہیں۔ بہی ہر جاندار کی حقیقت ہے اور پراکرتی سے جدا ہے۔ حقیق ہے ، مستقل ہے۔ ان کی وابدی ہے۔ اس کی صفت علم ہے جوروح عالم ہے۔ اس لیے علم کی صفت اس سے جدانہیں ہے بلکہ روح وعلم ایک ہی حقیقت کے دو نام ہیں۔ رومی کہتے ہیں۔

چوں سر و ماہیت جاں مخبر است ہر کہ او آگاہ تر با جاں اتر است اقتضائے دل چو اے دل آگہیست ہر کہ آگہ تر بود جانش قوی است ہر کہ آگہ تر بود جانش قوی است

روح فعالیت نہیں رکھتی ، معلول نہیں بنتی اور نہ متنقلاً کسی چیز کی علت ہے۔ یہ محیط ہے اور کسی سے متعلق نہیں ۔ نہ یہ کسی سے متاثر ہوتی ہے۔ ارواح بہت ہیں اور ہرایک کسی جہم پر محیط ہے۔ زندگی روح سے ہے۔ روح نہ تو فعال ہے نہ پراکرتی ۔ اس لئے کہ پراکرتی علم سے محروم ہے۔ لیکن جب روح اور پراکرتی ملتی ہیں تو ایک شبت ہوتی ہے اور دوسری منفی ، دونوں کا اعتدال ایک نئی صورت بیدا کرتا ہے۔ پراکرتی کے بتیوں عناصر میں سے پہلے رجس متحرک ہوجاتے ہیں اور ای ہوجاتے ہیں اور ای ہوجاتے ہیں اور ان بیٹوں کے تحرک ہوجاتے ہیں اور ان بیدا ہوتا ہے۔ ہرایک دوسرے دوپر غالب اور ان بیٹوں کے تحرک سے بخت اضطراب بیدا ہوتا ہے۔ ہرایک دوسرے دوپر غالب آتا ہے اور دوسرا کمزور ہو جاتا ہے۔ جب تک روح کا پر تو پراکرتی پر باتی ہے، سے سلسلہ جاری رہے گا۔

فلفرساتكھيدخدا كامعتقد جيں ہے۔متاخرين سانكھيديں ہے بعض نے كہا ہے،

کہ اگر چہ خدا خالق نہیں ہے لیکن مخلوقات کا محافظ ضرور ہے۔ خدا کی طرف توجہ نہ ہونے کا باعث یہ ہے کہ سانکھیائی روح کو حقیقی ، ابدی اور آلودگیوں سے پاک ومنزہ مانتے ہیں۔

کا کنات کی علت پراکرتی ہے۔ جومطلق بے شعور ہے اور اس لئے مادی زندگی کی علت ہے۔ اگر چہ روح اور پراکرتی جدا جدا ہیں ، لیکن سانکھیائی مفکرین کے نزویک روح ایپ حسن کو پراکرتی کے تئیذ ہیں دیکھ کرایسی عاشق ہوئی ہے کہ جیران ہوکررہ گئی ہے۔ اس کی یہ جیرت مادی زندگی کی صورت میں ظاہر ہوتی ہے۔

\*\*

# فلسفه بوگ

یے فلفہ سائھیائی فلفہ کا تقمہ ہے، یعنی سائھیائی نظریے کومملی کرتا ہے۔ اس کا بانی پہنچلی ہے۔ جس کی پہلی تصنیف یوگ سوتر (Yogasutra) ہے جسے پہنچلی سوتر بھی کہتے ہیں۔ اس کے بعد اس فلفہ کے متعلق اور کتابیں بھی لکھی گئیں۔ یہ فلسفہ اس قدر مقبول ہوا کہ ہندوستان کے تمام مذاہب اور بیرون ہند کے مذاہب بھی اس سے متاثر ہوئے بغیر نہ رہ سکے۔

فلفه سانکھیا میں پروشہ اور پراکرتی دوستنقل حقیقتیں ہیں اور دونوں ازلی اور ابدی ہیں۔ گوآپس میں ہم شکل وہم جنس نہیں کیکن ایک دوسری سے قریب تر رہتی ہیں۔ بینه ما بسر ذخ لا یہ غیان والا معاملہ ہے۔ ان کا آپس میں قرب کا کنات اور مادی زندگی ہے اور جدائی مطلق قیامت۔

فلفہ سانکھیا کے مطابق روح تمام قیود اور مادی نقائص سے آزاد اور پاک ہے۔ فلفہ بوگ نظریوں سے گزر کراہے عملی بنانے کے لیے سامی ہے۔ اس بنا پر فلفہ سانکھیا اور بوگ ایک ہی اصل کی دوشاخیں ہیں۔ ایک نظری ہے اور دوسراعملی۔ بوگ میں ایک چیز کی زیادتی ہے بینی خدا کاعقیدہ۔

سانکھیااور بوگ دونوں فلسفوں کی نگاہ میں جان حقیق ہے، پاک و آزاد ہے، بے نقص ہے۔ جس نے عقل نفس اور حواس کے ذریعے جسم سے اتصال پیدا کیا ہے اور اس اتصال کے باعث وقتی طور پر اپنی خصوصیات سے دست بردار ہے۔ عقل، پراکرتی کی ایسال کے باعث وقتی طور پر اپنی خصوصیات سے دست بردار ہے۔ عقل، پراکرتی کی پہلی معلول ہے، جس پر عضر ''ستو ہ' محیط ہے۔ چونکہ ستو ہ کی صفت یا کیزگی اور روشنی ہے لہذا عقل بھی آئینے کی مانند صاف اور روشن ہے۔ عقل کی مادی روشنی جان کی روشنی سے

جدا ہے۔ چونکہ عقل پراکرتی سے وابستہ ہے۔اس لیے علم سے بہرہ ہے،لیکن جان کی حقیقی قرابتدار ہے اس لیے نورعلم سے منورہوگئی ہے اور عالم وعلم نما ہے۔

اگر چہ جان تغیر پذیر نہیں ہے اور غیر متحرک ہے، کیکن مختلف صورتوں میں جوعقل کے آگر چہ جان تغیر پذیر نہیں ہو اور منعکس ہو کر متحرک نظر آتی ہے۔ اگر ہم اس حقیقت کوزیادہ روثن دیکھنا جا ہیں، تو کہنا جا ہے کہ جان ایک جاند ہے جو آب رواں میں منعکس ہو کرتاری سے متحرک معلوم ہوتا ہے، یا جیسا کہ لطیف بادلوں میں متحرک دکھائی دیتا ہے۔

جوتغیرات عقل میں ظاہر ہوتے ہیں، ہم انہیں احوال قلب یا ذہنی کیفیات کہتے ہیں اور بیمختلف اور بے شار ہیں۔ انہیں توضیح واختصار کے پیش نظر فلسفہ یوگ میں اس طرح تقشیم کیا گیا ہے۔

- 💠 پرمانه(Parmana)اشیا کی صحیح شناخت ـ
- 💠 وپریاییه(Viparyaya)اشیا کی غلط شناخت۔
  - ن وي کليه (Vikalpa) تصور و خيال ـ
  - ندره (Nidra) غفلت وغنودگی کی کیفیات \_
    - 💠 سمرتی (Smirti) حافظے کامحفوظہ۔

حواس پنجگانہ کی وساطت ہے شناخت ( اس صورت میں کہسب درست ہوں ) عقل ،استدلال ،تجربہاورعقلائے سلف کی شہادتیں حاصل ہوں۔

### وپریای<u>ہ</u>☆

اشتباہات ہیں جوراست نما ہوتے ہیں اور تحقیق و تدقیق کے بعد درست ثابت ہوتے ہیں۔خواب میں تمس کاعضرنفس پر غالب ہوتا ہے اور انسان بہت کچھ دیکھا ہے۔ معمرتی سے مقصد معرفت کا ذخیرہ ہے جو ذہن میں نقش ہوجا تا ہے اور جب توجہ کریں دیکھا جاسکتا ہے۔ یہ کیفیات بلاتو نقف آئھوں کے سامنے گزرتی رہتی ہیں۔ جان انہیں عقل کی صفحتی ہر دیکھیا ہے۔ یہ کومتحرک خیال کرتی ہے اور اسے اشتباہ ہوتا ہے گرآ غاز ہوا اور سے اشتباہ ہوتا ہے گرآ غاز ہوا اور سے اشتباہ ہوتا ہے گرآ غاز ہوا اور سے استباہ ہوتا ہے گرآ غاز ہوا اور ا

مال کے پیٹ سے تولد ہوئی، اب بچہ ہے، اب جوان ہوگئ اور آخر کار مرگئ۔ حالانکہ حقیقت بہیں ہے کیونکہ نہ اس کا آغاز ہے نہ انجام۔ فلسفہ یوگ بتاتا ہے کہ اس مغالطہ سے کیونکہ نہ اس کا آغاز ہے نہ انجام۔ فلسفہ یوگ بتاتا ہے کہ اس مغالطہ سے کیونکر بچیں؟ اس کی تین اصلیں ضروری مانی گئیں ہیں۔

يملي اصل ☆

جبیم کی صحت و توانائی۔ کیونکہ صحیح روح صحیح جسم میں ہی ہوتی ہے اور جب تک بدن کے اعضاء صحیح طور پر کام نہ کریں ، صحیح فکر کام نہیں کرتا اور جب فکر درست نہیں ہوگا ، صحیح حقائق بیدا نہیں ہوں گے لہذاعلم ، ناقص اور فکر باطل رہے گا۔ پس عقل صحیح کی تحصیل کے لیے جسم صحیح لازمی ہے۔ بیار اور ناقص جسم نہ تو دنیا کے کام کا ہوتا ہے ، نہ فکر کی مدد کرتا ہے۔ بدنی صحت تین وسائل سے حاصل ہوتی ہے۔

وسيله اول 🏠

مست نکر و ذہن کی صحت ہے۔ محقق کو ہمیشہ فکر سے کے لیے بے ہودہ اور بے نتیجہ افکارے پر ہیز کرنا جاہیے۔ افکارے پر ہیز کرنا جاہیے۔

وسيله دوم 🏠

ورزش ہے۔ اس کی بھی دونشمیں ہیں۔ پہلی قتم ایک عادت ہے جواعصاب ، دوران خون اور اعضائے رئیسہ کی تقویت کا سبب بنتی ہے۔ دوسری معنوی ہے جو فلفہ لوگ سکھا تا ہے۔

وسیله سوم 🛠

صحیح خوراک ہے جوصحت بخش ہو ادر اتن کھائی جائے جو ذہن کومنور اورجسم کی توانائی کو بحال رکھے اور ہار خاطر نہیے۔

عادی ورزش سے اعصاب اور اعضائے رئیسہ قوی ہوتے ہیں، دوران خون

درست ہوتا ہے، لیکن بوگ کی ورزش میں اعضاء، نفس کے اختیار میں ہوجاتے ہیں۔ نفس ان کا تا بع نہیں ہوتا۔مشہور ہے کہ مرتاضین فوق العادۃ کام کرتے ہیں۔ان کے متعلق جو سیحصنا جاتا ہے، اگر اسے مان لیں تو کہنا پڑتا ہے اعضائے جسم، بلکہ جاروں عناصر اور حواس مکمل طور پر ان کے زیر فرمان ہوتے ہیں۔ مثلاً کہتے ہیں کہ ایک یوگی کئی گھنٹے کے بعد دم لیتا ہے، کئی دن تک بے کھائے ہی زندہ رہ سکتا ہے، ہوا میں اڑتا ہے، گھنٹول سک اس کا دل حرکت نہیں کرتا، وہ زندہ وفن ہو جاتا ہے،لوگوں کے دلوں کی باتیں جان لیتا ہے، اے کہیں آنے جانے میں مطلق رکاوٹ نہیں ہوتی ، لیعنی ویواریں، پہاڑ، سمندرا سکے راستے میں حائل نہیں ہوتے۔مخضر بید کہ فوق الفطرت کام کرتا ہے۔عمر کو بر صالیتا ہے بلکہ جب جا ہے مرتا ہے۔ اگر نہ جا ہے تو زندہ رہتا ہے۔ اگر چہ اس میں مبالغہ ہے کین اس میں شک نہیں کہ ہوگی کی زندگی عادی زندگی کے خلاف ہے اور بیٹنی طور پر عادی زندگی ہے بہتر ہے۔ وہ جسمانی صحت کو قائم رکھتا ہے، ذہن کو روثن کرتا ہے۔ بینائی تیز ہوتی ہے۔ وہ ہر وفت خوش وخرم رہتا ہے اور ڈریا خوف اور پریشانی اس کے قریب بھی نہیں پھٹکتی۔وہ موت ہے نہیں ڈرتا ،جھوٹ نہیں بولتا ، کھانے کے لئے زیادہ مختاج نہیں ،کسی کود کھ نہیں ویتا، وہ بے تم ہوتا ہے،حیوانی خوشی سے اسے کوئی سرو کارنہیں ہوتا، وہ دیانت و امانت کا پتلا اور شفیق و مہربان ہوتا ہے۔ جو شخص ان صفات کو ورزش روحانی میں دیکھنا جاہے،اے جاہیے کہورزش جسمانی کوروحانی کے ساتھ ملا دے۔

اصل دوم تم

تفکر و توجہ اور مراقبہ ہے۔ یہاں پہنچ کرخدا کاعقیدہ لازمی ہوجاتا ہے، کیونکہ توجہ کا مرکز ایسی ذات یا نقطہ ہونا جا ہے ، جونہایت لطیف ، کامل اور بے نقص ہو، فکر کی ورزش کے لیے کامل راہنما ضروری ہے۔ مراقب کاارادہ پاک اور مضبوط ہونا چاہیے۔ وہ مستقل مزاج ہوتا کہ یک سوئی میں کامل ہوجائے اور اس کے ذہن میں بے شاررو پوں کی بے شار موجائے اور اس کے ذہن میں بے شاررو پوں کی بے شار صور توں کی ہے خدا کی صورت جلوہ گرہو۔ وہ اسے تنہا دیکھے اور اس سے مسرت حاصل

کرے۔مرکز فکر وتصور فلسفہ ہوگ ہے۔اس کے بغیر کوئی محقق ہوگی نہیں بن سکتا۔

### اصل سوم ☆

ریم اصلوں کی تفصیل ہے اس کی ترتیب اس طرح ہے:

## یام(Yama) مخل و برداشت اوران کے متعلقات

- (الف) اہمیہ لینی بے آزاری،ارادہ، گفتگواور رفنارو کردار میں۔
- (ب) ستیہ(Satya) سچائی۔ بعنی ہر کام میں سچائی اختیار کی جائے حتیٰ کہ خیالات بھی راستی سے نہ بھٹکیں۔
- (ج) استید(Asteya) چوری ہے اجتناب ہو لینی کسی کواس کے جائز حق ہے محروم نہ کیا جائے۔
- (د) برہاجاریہ(Brahma Charaya) سے بخشش قبول نہ کی جائے۔ کیونکہ بخشش قبول کرنا گدائی یارشوت ہے۔

# نیام (Niyama)جسم کی صفائی اور یا کیزگی 🖈

اس سے ظاہری اور باطنی صفائی مراد ہے۔جسم کو بمیشہ نہا دھوکر پاک وصاف رکھا جائے تا کہ اس کی غلاظت سے جسم کے باطنی اعضاناتھی و فاسد نہ ہو جا ئیں۔ سادہ غذا ئیں کھائی جا ئیں۔ یہ بھی اتنی مقدار میں ہوں کہ'' خوردن برائے زیستن' کے مصداق ہو۔ ذہن کو پاک رکھا جائے۔ باطل ، بے ہودہ ، بے نتیجہ اورخشم آ ورافکار کو ذہن سے دور رکھا جائے۔ گفتگو میں تبسم و بشاشت ہو۔ زود رنجی کوچھوڑ دیا جائے۔ سب کے ساتھ دوتی ،شفقت ، ہمدردی اور مہر بانی کا سلوک کیا جائے۔ کدورت اور نفرت کو قریب ساتھ دوتی ،شفقت ، ہمدردی اور مہر بانی کا سلوک کیا جائے۔ کدورت اور نفرت کو قریب بھی نہ چھکنے دیا جائے۔ اپنے آ پ کو گری اور سردی کی برداشت کے قابل بنایا جائے۔ تن بردری اور آ رام طلی سے اجتناب ہو۔ فرصت کے اوقات مطالعہ کتب مفید، تجر بات نو میں گرارے وائلی جائے۔ صبر اور شکیبائی کو اپنایا جائے۔ گراری اور کا دی کو اپنایا جائے۔ مبر اور شکیبائی کو اپنایا جائے۔

### اضطراب، پریشانی اورسرکشی سے بیخے کی کوشش کی جائے۔

### آسن(Asana) لين نشست

فلفہ بوگ میں طریق نشست یا آئن کو بہت اہمیت عاصل ہے۔ اس کے لیے مخصوص نشست معین ہے۔ آئن الی نشست ہے جس میں دوران خون میں کوئی خلال واقع نہیں ہوتا اور اعضائے رئیسہ کو ایسا سکون میسر آتا ہے کہ دہ صحیح طور پر کام کر سکتے ہیں۔ کتب بوگ میں نشست کا طریق تفصیل سے بیان کیا گیا ہے۔ اس کی کئی قشمیں ہیں۔ ہر فتم میں صحت جسم اور قوائے فکر یہ کی صحت کا خیال رکھا گیا ہے۔ صحیح نشست صرف مطالعہ کتب سے نہیں آسکتی بلکہ اس کے لیے کامل استاد کی ضرورت ہے۔ اس نشست سے امراض سے محفوظ رہتا ہے اور درست سانس لے سکتا ہے اور دل جمی انسان بہت سے امراض سے محفوظ رہتا ہے اور درست سانس لے سکتا ہے اور دل جمی سے ذکر وفکر میں مشغول رہتا ہے۔

# برانایام (Pranayam) لینی طریق دم کشی 🖈

اس کے لئے بھی ماہر استادی ضرورت ہے۔ تاکہ وہ سائس کھنچ نا اور چھوڑ ناسکھائے۔
ثیخ سعدی کہتے ہیں ''ہرنفس کہ فرو ہے رود معرحیات است و چوں ہر ہے آید مفرح ذات۔''
دم کشی متصوفہ اسلام میں بھی مروج ہے۔ یہ یوگ کی سخت ترین ورزش ہے۔ اگر
کوئی استاد کے بغیر کرے تو نفع کی بجائے نقصان ہوتا ہے، حتیٰ کہ دماغی خشکی اور دیوائل 
تک نوبت بہنے جاتی ہے۔ مختصریہ کہ مقررہ وقت پر پاک اور ہوا دار جگہ پر جب کہ معدہ بجرا 
ہوا نہ ہو، ناک کے ایک سوراخ سے لمی سائس تھنچ کر سینہ میں جمع کرے اور ناک کے 
دوسرے سوراخ سے آہتہ آہتہ سائس چھوڑے۔ جب اس ورزش میں کمال حاصل ہو 
جائے ، تو مراقبہ شروع کرے اور اپنے خیالات کو ایک مرکز پر جمع کرے و محمق کی اشکال 
جائے ، تو مراقبہ شروع کرے اور اپنے خیالات کو ایک مرکز پر جمع کرے ۔ قدم متم کی اشکال 
کی بجائے ایک معین صورت کا تصور کرے تو نفس کا اضطراب مبدل بسکون ہوجا تا ہے ،
کی بجائے ایک معین صورت کا تصور کرے تو نفس کا اضطراب مبدل بسکون ہوجا تا ہے ،

سانس نەلىس ان كاتصورا يكىمعين نقطە پرمركوز رہتا ہے۔

پرتی ہار (Partyahara) مینی حواس پنجگانه پرتسلط اور ان کا

ما تحت ہونے کی بجائے انہیں اینے تالع کرنا 🏠

جب کوئی شخص اس درزش میں کامل ہوجاتا ہے، اس کانفس کسی بیرونی حسن وآ واز اورنفسانی خواہشات سے متاثر نہیں ہوتا۔ بیدورزش بھی بڑی سخت ہے اور استفامت کامل اور زمانہ دراز جاہتی ہے۔

### دهارن (Dharana) ليخيمشق ذبهن 🖈

ابتدا میں ایک نقط معین کیا جاتا ہے اور اس پر توجہ مرکوز کی جاتی ہے خواہ دونوں ابرؤں کے درمیان یا ناف یا کسی اور مقام پر، جب نگاہ مرکز کی عادی ہو جاتی ہے تو تصور باطن میں مشغول ہو جاتی ہے اور اپنی مقصودی شکل کو باطنی نگاہوں میں پاتی ہے اور اس میں محوجہ جاتی ہے۔ تو مطلوب حقیق کی طرف متوجہ ہوتی ہے اس میں محوجہ جاتی ہے۔ جب کامل ہو جاتی ہے، تو مطلوب حقیق کی طرف متوجہ ہوتی ہے۔ اور اس میں محدید اراور وصال سے کامیاب ہوتی ہے اور اس مبند مقام پرقائم رہتی ہے۔

### وهيان(Dhiana) ليني مراقبه

دھیان میں بھی وہی تصور ہوتا ہے۔جس کا ذکر دھارن میں گزر چاہے۔

# سادهی (Samadhi) بیصور کا اعلیٰ ترین مقام ہے

ال مقام پر جو بینی جاتا ہے وہ ماسواحی کہ اپنی ذات ہے بھی بریگانہ ہوجاتا ہے اور خدا میں محود مستفرق ہوجاتا ہے۔ ایسافنص عادی نہیں بلکہ مافوق البشر ہوکر صفات ملائکہ عاصل کو لیتا ہے۔ بیمقام خاص خاص اشخاص کا ہے۔ ہرایک کومیسر نہیں ہوتا۔ فلفہ یوگ کا نصب العین تمرکز وتصور ہے۔ جب تک کوئی اس مقام پر نہیں پہنچا حقیقت سے فلفہ یوگ کا نصب العین تمرکز وتصور ہے۔ جب تک کوئی اس مقام پر نہیں پہنچا حقیقت سے



### فلىفىمىماسە(Mimasa)

اس فلفہ کا بانی ہے منی مفکر تھا۔ اگر چہ یہ بھی ہندی مذاہب فلفہ میں سے ایک فلفہ شار ہوتا ہے ، کین دراصل علم الکلام ہے ، کیونکہ اس فلفہ کے مصنفوں کا مقصد وید کی حقانیت اور عظمت ثابت کرنا ہے۔ ان کے نزدیک وید قدیم اور از کی وابدی ہیں۔ ویدوں کا مصنف انسان تو ایک طرف خدا بھی نہیں ہے۔ بلکہ وہ خود بخو دوجود پذیر ہوئیں اور چند یاکہ مفکروں کی زبان پر جاری ہوگئیں۔ وید کے صفحات کو الوہیت کا مرتبد دیا گیا ہے۔ جو یک مفکروں کی زبان پر جاری ہوگئیں۔ وید کے صفحات کو الوہیت کا مرتبد دیا گیا ہے۔ جو ان میں ہے ان پر بے چوں و چراعمل کرنا جا ہے۔ وید کے گیت زمانہ وید کے دیوتا اندر، مترہ، ورونہ، اشون اور اگنی وغیرہ وغیرہ سے متعلق ہیں۔ یہ یا تو مظاہر فطرت سے یا تو مظاہر فی سارے۔

فلاسفہ میماسہ نے وید کی نقذیس اور الوہیت میں اتنا مبالغہ کیا ہے کہ ندکورہ دیوتا ہی ہی ماند ہوکررہ گئے۔ وہ کہتے ہیں کہ جتنی مقدس اوراہم ان کی عبارات ہیں، دیوتا ہی اتنی اہمیت نہیں رکھتے۔ وہ شعرا جنہوں نے وید کے نغمات لکھے اورائہیں گایا، وہ اس کے ناظم نہیں بلکہ مروج ہیں کیونکہ انسان کا قول جا ہے وہ کتنا ہی عقل مند کیوں نہ ہو نقص سے ناظم نہیں ہوتا اور وید نقص سے پاک قدیمی اورازلی و کامل ہیں۔ اگران میں اشتباہ ہوتو یہ عقل کا اشتباہ و نقص ہوگا، نہ کہ وید ہوگا۔

اگر فطرتی استعداد اور حواس درست کام کریں، تو جو پچھ محسوس ہوگا درست ہوگا۔
اس لیے مفکرین سلف کے تجربات اور نتائج بھی درست ہیں اور سب سے بڑھ کر درست و
راست احکام وید ہیں۔ ہمیں ان کے مطابق نم ہمی رسوم ادا کرنی چاہئیں۔ قربانی
اور نیاز دینی چاہیے اور جن باتوں سے وید کے احکام منع کرتے ہیں، ان سے پر ہیز کرنا
چاہیے۔ اگر ہم وید کے مطابق نم ہمی رسوم بجالا کیں تو آسانی برکت اور بہشت جاوید ملے

گا۔ وید کاعلم روح اورجسم کے اتصال کا پابندرہے گا اور جب روح جسم سے جدا ہوگئی تو علم کی مختاج نہیں ہوگی، کیونکہ روح کے معنی حیات کے ہیں۔ اس زندگی کی عقل وسائل مندرجہ ذیل سے وابستہ ہے۔

- برت بکشا (Pratyaksha) لینی دریافت بوسیله محسوسات \_
  - نومانه(Anumana) قیاس واستدلال ب
    - 💠 ایامانه(Upamana)تطیق \_
  - نظرین سلف کے افکار کی تصدیق ۔
    - 💠 ارتایی (Arthapati) پرستش 🔸

تطبیق کا مطلب رہ ہے کہ کوئی شخص جو کسی چیز کودیکھے، بغور سمجھے۔اس کے بعد پہلے جیسی اشیاءکود کی کر ذہن میں تطبیق وموازنہ کرے کہ رہ وہی چیز ہے یااس قتم کی ہے۔مثلاً کسی نے طوطا دیکھا اور پچھ عرصہ بعد اور طوطے کہیں دیکھے تو پہلی صورت اس کے ذہن میں آ جائے گی اوراس ذہنی تطبیق سے وہ فوراً کہد دے گا کہ رہ بھی طوطا ہے۔

پرستش سے بیمراد ہے کہ ہم ایک شخص کو جانتے ہیں کہ وہ زندہ ہے لیکن گھر پرنہیں ہے تو ہم فرض کر لیتے ہیں کہ کہیں ہاہر گیا ہے۔

میماسہ کاعقیدہ ہے کہ دنیا اور دنیا کی موجودات حقیقت ہیں، موہوم اور خیالی نہیں ہیں۔ اس کے پیرو خدا کونیس مانے لیکن کہتے ہیں کہ ارواح بے شار، متعلّ اور ازلی و اہدی ہیں اور اس قانون کوبھی ابدی مانے ہیں جو تمام کا تنات میں جاری و ساری ہے اور سلسلہ لل و معلول کومنظم کرتا ہے اور عمل کو بے نتیج نہیں چھوڑتا۔ جو تحص وید کے مطابق رسوم نہ ہی بجالائے اس کی روح تو انا ہوتی ہے۔ نہ ہی رسوم بجالانے ، نیاز دینے اور قربانی وغیرہ وغیرہ سے دیوتاؤں کو خوش کرنا مقصود نہیں بلکہ صرف اس لئے کہ وید کا ایک میں جانی وغیرہ وغیرہ سے دیوتاؤں کو خوش کرنا مقصود نہیں۔ مثلاً جومنٹر برائے بارش یا دفع قبط ہے۔ علم کی تعمیل ہمارا فرض ہے۔ نتیجہ کی ضرورت نہیں۔ مثلاً جومنٹر برائے بارش یا دفع قبط یا طول عمر و اولا دو تروت یا فتح مندی ہے اس کا نتیجہ ظاہر ہو یا نہ ہو صرف علم کی تعمیل کے بیا طول عمر و اولا دو تروت یا فتح مندی ہے اس کا نتیجہ ظاہر ہو یا نہ ہو صرف علم کی تعمیل کے خیال سے بجالا نا جا ہے۔ اس فلسفہ کی تعلیم میں اس طرح نتیل احکام کو بڑی اہمیت حاصل خیال سے بجالا نا جا ہے۔ اس فلسفہ کی تعلیم میں اس طرح نتیل احکام کو بڑی اہمیت حاصل ہے۔ ذراسے اختلاف سے کا نٹ (Kant) نے بھی پری کہا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ انسان ہے۔ ذراسے اختلاف سے کا نٹ (Kant) نے بھی پری کہا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ انسان

فلفه بيمار المساحد الم

جواپنا فرض سمجھا سے نقع ونقصان کے خیال کے بغیرانجام دے۔ میماسہ کے عقیدہ میں سب سے بڑی خوش نصیبی، ابدی برکت اور بہشت جاوید ہے کیونکہ روح پاک ہو جائے گی۔ چونکہ روح کا معلومات سے علاقہ نہیں اس لئے جب علاقہ نہ ہوگا، تو پیدائش و مرگ کا دکھ بھی نہیں ہوگا۔ اس میں اس کی صفت حیات ہے، کیونکہ وہ خود ہی ذات ہے۔

\*\*\*

### فلسفه ويدانت

فلفہ وید جو تمام نداہب ہند میں شامل ہے اور سیحی و اسلامی فکر و عقیدہ سے
مشابہت رکھتا ہے، وید کی تعلیم سے متعلق ہے۔ میماسہ رسوم ندہی پر زور دین ہے۔ فلفہ
وید فکر وعرفان کو اخلاقی اور روحانی بناتا ہے اس لیے میماسہ وید کاعلم الکلام ہے۔ اس کے
دلائل و افکار متعلمین اسلام خاص کر اشاعرہ سے مشابہ ہیں۔ فلفہ وید کو ہندو تصوف کہا
جاسکتا ہے کیونکہ اس کے افکار اسلامی متصوفہ کی طرح تھمت اور دیانت سے مرکب ہیں
اور اس پر دیاضت اور تزکیفس مستزاد ہیں۔ ''اپانی شد'' وید کی تفسیل و تشری ہے۔ وید،
کو ہمناس اور اپانی شد تینوں کو الہامی مانا گیا ہے۔ وید کی تقصیل و تشری ہے۔ اس کے
بر ہمناس اور اپلی شد تینوں کو الہامی مانا گیا ہے۔ وید کی تقصیل و تشری ہے۔ اس کے
بعنی وید بچپن اور اوائل جو انی میں۔ بر ہمناس اور چراپانی شد بڑھا ہے میں۔ وید
جڑ ہے جو اپانی شد میں درخت بن کر شاخوں اور بیوں سے آ راستہ ہو جاتی ہے اور
شکرا چاریا دیاور رامانون کی تفسیر و تشری سے اس میں پھل آ جاتا ہے۔ شکرا چاریہ وحدت
الوجود کا قائل ہے اور رامانون خدا کو کا نمات سے متاز مانتا ہے۔

\*\*

# فتنكراحإربه

شکرا جاریہ نویں صدی میلا دی میں زندہ تھا، کیکن ہندواس کا زمانہ بل از سے مانے ہیں ، بلکہ اس سے بھی زیادہ قدیم بتاتے ہیں ، کیونکہ مشرق میں قدامت کی خاص اہمیت

شکراچاریہ کے عقیدہ کے مطابق حقیقت یگانہ ہے۔ اس کے سواکوئی چرخیقی نہیں ہے۔ جو کچھ ہے وہی ہے۔ اس کے دورخ ہیں ایک ظاہر دوسرا باطن۔ جو کچھ ہم اپنے حوال ہے محسوں کرتے ہیں، وہ موہوم اور خیال ہے، جسے تو شیح کے لیے سحر سے تثبیہ دی گئی ہے۔ حقیقت از لی وابدی بھی ہر لحظ کی نہ کی شکل میں ظاہر رہتی ہے۔ بھی بادلوں کی کڑت میں اس کا جمال سورج کو ڈھانپ لیتا ہے اور بھی اس کے جلال کی درخشانی بادلوں کے بچوم کو پراگندہ کردیتی ہے۔ پس حقیقت از لی کی صفات میں سے ایک کڑت نمائی یا مایا (Maya) یعنی نقش خیالی ہے۔ تمام کا نئات مایا ہے۔ ہمیں وصدت میں جو کشرت نظر آتی ہے یہ ہماری جہالت کا جاب ہے۔ اگرچہ ہم اس تجاب جہالت کے متعلق کے نہیں جانے ہیں کہ وہ متعلق کے نہیں جانے ہیں کہ وہ ہمائی سے ایک نہیں جانے ہیں کہ وہ ہے اور ہم اس کے قیفہ میں ہیں۔ جب یہ پردہ ہماری آئھوں سے اٹھ جائے گا، ہم اسے ہاور ہم اس کے قیفہ میں ہیں۔ جب یہ پردہ ہماری آئھوں سے اٹھ جائے گا، ہم اسے ہوارند کی سرکرنی جائے گا، ہم اسے ہواباند د کی سکیں گے۔ ہمیں اس دنیا میں بطرین ذیل زندگی بسرکرنی چاہئے:

1- بزرگان سلف کے افکار کا مطالعہ کریں اور کسی استاد کامل سے انہیں سمجھیں حتی کہ استاد

کہددے "تم نے میری باتیں سمجھ لی ہیں۔"

2- حواس اورنفس حیوانی کو کمل طور برنفس رحمانی کے تابع کردیں۔

3- عشق ميم ،آزادى اورربهانيت اختيار كريل

\*\*

### رامانوج

رامانوج وشنوکا پوجاری تھا، لینی وشنوکو دوسرے دیوتاوں پرفضیلت دیتا تھا۔ بھگتی یا عشق کو وسیلہ نجات سمجھتا تھا۔ اس کا زمانہ وہ ہے جب کہ شالی ہند میں اسلامی حکومت قائم ہو چکی تھی اور بہت سے عالم وملغ جنو بی ہند میں پہنچ جکے تھے۔

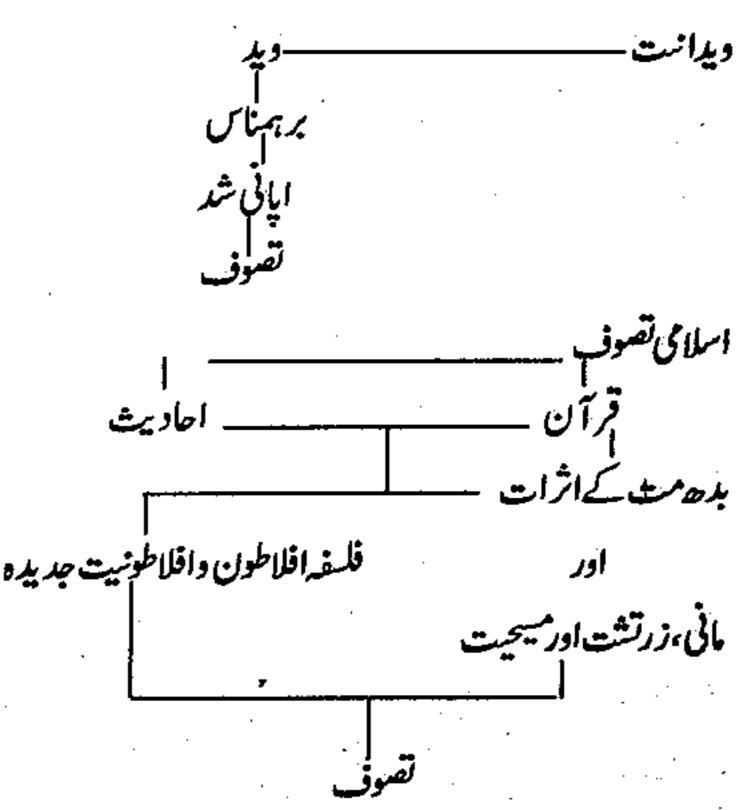
رامانوج دکنی تھا۔ بارہویں صدی عیسوی کے نصف اول میں اس نے فلسفہ ویدانت کی شرح لکھی، جواس کے عقیدت مندوں کا عقیدہ بن گئی۔ وہ کہتا ہے، حقیقت یگانہ ہے، لیکن اپنے اندر بے شار حقائق رکھتی ہے، جواس سے علیحدہ نہیں ہیں۔ وہ شکر اچاریکی دنیا ہے انکار کرتا ہے، اس کا عقیدہ تھا، کہ موجودات کا کنات بھی حقیقی ہیں، وہم و خیال نہیں۔

رامانوج كے نزديك مادہ وروح حقيقت يكاندر كھتے ہيں۔ارواح باشعور ہيں اور مادہ بيشعور ہيں۔ارواح باشعور ہيں اور مادہ بيشعور ہے۔ تمام صفات كا مالك خدا ہے جو ہر جگہ موجود ہے اور سب بچھ ديكھا ہے۔ وہ دانا و توانا ہے۔ ماديات و ارواح كا خالق ہے۔ ارواح بيشار ہيں۔ چونكہ انتہائے تصور عقل ہے، اس لئے بير آنو (Anu) بعنی بہت عقیل ہيں۔ بيہ جواہر و پائندہ ہيں اور اعمال كى بنا پرجم اختيار كرتے ہيں۔ جب جم كے زندان ميں آتے ہيں قيد ہوجاتے ہيں۔ان كى آزادى جم كى قيد ہے آزادى ہے۔

صرف خدا ہی پرستش کے لائق ہے۔انسان کو چاہیے کہ اس کی طرف متوجہ رہے اور اس سے محبت کرے اور یقین کرے کہ اگر اس کی مشیت کومنظور ہے تو اس کارتم شامل حال ہوگا اور اسے حقیقت کی طرف رہنمائی کرے گا۔

روح خداتیس ہے اور شراس میں واصل ہوتی ہے کیونکہ روح محدود ہے اور خدا

محدود۔ ہاں خدا کی صفات پیدا کر کے خدا نما ہو جاتی ہے۔ لوہا آگ میں تپ کرآتش نما تو ہوجا تا ہے اور روح آزاد ہو جاتی ہے۔ اور پھرانی رہتا ہے۔ موت کے بعد جسم فنا ہو جاتا ہے اور روح آزاد ہو جاتی ہے اور پھرانی جہالت ورغبت کے مطابق کسی دوسر ہے جسم میں داخل ہوجاتی ہے۔ اگر چہ بیاف نسفہ تصوف اسلام سے مشابہ ہے، لیکن دونوں کی بنیادیں جداگانہ ہیں۔ فلے درامانوج کی اصول وفروع حسب ذیل ہیں۔



اک سے انکارٹیں کیا جاسکتا ہے کہ متصوفہ ہند، ویدانت اور ترکیب ریاضت سے متاثر ہوئے ہیں۔ویدانت اورتضوف کا اتصال ملاحظہ فرمائے۔

- الميازي وباطن \_
- الفساني خوابشات كے خلاف يربيز كارى۔
  - منطنفس وحوال۔
    - \* مشق

میں قدر و منزل کی نگاہ سے دیکھی جاتی ہے۔ یہ کوئی متنقل فلفہ نہیں بلکہ دیگر نداہب بالحضوص سانکھیے، بوگ، میماسہ اور اپانی شد کے افکار سے تالیف ہوئی ہے اور آئیں زیادہ دکش ، شاعرانہ اور عارفانہ بنایا گیا ہے۔ اس کی اٹھارہ فصلیں ہیں۔ مطالب کی تکرار ہے، مگرا سے انداز سے کہ دکشی میں فرق نہیں آتا۔ پہلی اور دوسری فصل میں سانکھیہ اور بوگ کا فلفہ ہے اور دونوں کو ہم نتیجہ تابت کیا گیا ہے اور ان پراضافہ کیا گیا ہے۔ سانکھیہ میں پروشہ اور پرکرتی مستقل اور جدا جدا ہیں، جن کا اتصال مادی زندگی ہے اور علیحدگی حیات بردی۔ بھگوت گیتا نے اس پر یہ اضافہ کیا ہے کہ نہ پرکرتی کو اتنا شعور ہے کہ مادہ سے انسال پیدا کے اور نہ پروشہ اتنی آختی ہے کہ نہ پرکرتی کو اتنا شعور ہے کہ مادہ سے تیسری قوت جو تو انا اور دانا و بینا ہے آئییں ملاتی ہے اور وہی آئییں جدا کر سمتی ہے۔ پس انسانی روح کو اس سے متوسل ہونا چا ہے اور اس سے مدطلب کرنا واجب ہے اور اس خاور اس کے اور اس سے متوسل ہونا چا ہے اور اس سے مرکت ابدی اور سعادت سرمدی ماصل کرنی جا ہے۔

یوگ کہتا ہے کہ ریاضت اور تزکینفس نجات کا دسیلہ ہے۔ بھگوت گیتا اس کی تائید کرتی ہے، لیکن ایک نکتہ بڑھاتی ہے کہ تزکیہ نفس، عبادت، پاکیزگی ، آرزوئے بہشت یا زندگی کامل کے لیے نہیں بلکہ اس لیے ہے کہ مجبوب ازلی ایسی زندگی کو پہند کرتا ہے۔

میماسہ کہتا ہے کہ کل بے غرض سے فرض ادا ہوتا ہے، کیونکہ وید نے ایبا ہی بتایا ہے۔ اور جو بچھ وید میں ہے خدائی ہے۔ بھگوت گیتا کہتی ہے کہ میماسہ بچے کہتا ہے۔ حاکم وہی ہے اس لئے ہر تھم بلاغرض بجالانا چاہیے۔ برائی، بھلائی غم ،خوشی، ناکامی، موت اور زندگی نظر میں ہم رہ ہونی چاہیے کیونکہ یہ سب پچھ ای محبوب کی طرف سے ہے اور دوست جو پچھ کرے درست ہے۔ وہی ہمیں اس مادی جسم میں لا یا اور ہمارے لیے فرائش مقرر کے۔ جو پچھ ہے ای کی طرف سے ہے اور ہم اس صورت میں جوابدہ نہیں ہیں۔ مقرر کے۔ جو پچھ ہے ای کی طرف سے ہے اور ہم اس صورت میں جوابدہ نہیں ہیں۔ جب ہم جوابدہ نہیں تو ہم نے پچھ کیا ہی نہیں۔

مجھوت گیتا کہتی ہیں کہ بید درست ہے،لیکن جب متلاثی میں استقلال آگیا اور اس نے تزکین شرکرلیا، تو وہ ان تینوں عضروں سے بلند ہو گیا اور بجائے اس کے کہ ان کے تابع رہے خودانہیں اپنے تابع کرلیتا ہے۔

\*\*

### مدابهب بهند

نداہب ہند میں آغاز شعور سے سورج ، چاند ، ستارے آسان ، زمین ، چاروں عضر ، آواز ، قوت نشو ونما ، زمانہ ، علت مرگ وغیرہ کی پرستش ہوتی تھی۔ اس زمانہ کے شاعر اپنی قوت مخیلہ کے خلوق دیوتاؤں کی تعریف میں نظمیں کہتے تھے جومرور ایام سے مقدس اور الہامی ہوگئیں۔ دوران نغمہ ہائے ستائش انہوں نے رسوم کو مرتب کیا ، جو ابتذا مختصر اور سادہ تھیں مگر تدریجا مفصل ہوتی گئیں۔

اس زمانہ کے عرفاء بہمن تھے اور فدہی رسوم آئیس کی وساطت ہے اوا ہوئی تھیں۔ انہوں نے اپنی اجرت بڑھانے کے لیے ان رسوم کو بھی بڑھایا۔ حتی کہ دن تو دن ادائے رسوم کے لیے ہفت، مہینے بلکہ سال گرر جاتے تھے۔ اس دوران میں بہمن اپنے حقوق اجرت کے طور پر لوگوں سے گائیں، چھڑے، خوراک، لباس اور مکان حاصل کرتے رہے تھے۔ اس طرح ان کے پاس ہزاروں گائیں اور پھڑے ہوگیے۔ بعض محققین کے قول کے مطابق ایک ایک رسم کے لیے برہمنوں کو دوسو سے چالیس ہزارتک گائیں اور پھڑے کے واللہ ایک ایک ایک ایک ایک رسم کے لیے برہمنوں کو دوسو سے چالیس ہزارتک گائیں اور پھڑے مائے ایک ایک ایک اولی ایک ایک اولی انہاں اور اعمال سے جسم ہوگیے تھے، کا ئیس ور بھڑے ایک دوران میں بدھ پیدا ہوا اور جین مت نے قوت حاصل بنا ئیس۔ جس کا تھے۔ یہ وید کو الہا می نہیں مانے تھے۔ قربانی اور رسوم فہبی کے بھی مشر دوبارہ فکری اور خیالی ہو گئے۔ ای دوران میں بدھ پیدا ہوا اور جین مت نے قوت حاصل کی۔ یہ دونوں فدہب وید کو الہا می نہیں مانے تھے۔ قربانی اور رسوم فہبی کے بھی مشر تھے۔ اب پھرفل فیانہ افکار پیدا ہو ہے۔ ایک فلفہ مائی بہت کم تھے۔ عوام الناس ان بلندافکار کی تشیم سے عاج رہتے۔ اس لیے طبقہ عوام میں فلسفہ کا کوئی اثر نہ تھا۔ عرفاء نے فلسفہ مائھیے تشین مقام لینی طلوع، نصف تشیم سے عاج رہتے۔ اس کے طبقہ عوام میں فلسفہ کا کوئی اثر نہ تھا۔ عرفاء نے فلسفہ مائھیے۔ کے سیوری کے تین مقام لینی طلوع، نصف النہار، اورغ وب کو تین دیوتاؤں کے نام سے عوام میں دوشاس کرایا۔ ان میں سے ایک کا انہار، اورغ وب کو تین دیوتاؤں کے نام سے عوام میں دوشاس کرایا۔ ان میں سے ایک کا

نام برہا رکھا جے خالق مانا گیا۔ دوسرے کا وشنو جے پروردگار کا درجہ دیا۔ تیسرے کا نام شیوہ یا شنو کے خاتر کی سانکھیہ کے نتیوں جواہر کا اشیوہ یا شنکر رکھا اور اس کی صفت نابود کرنے والا مقرر کی۔ سانکھیہ کے نتیوں جواہر کا اتصال زندگی ہے۔ مذکورہ نتیوں دیوتا بھی ہمیشہ کام میں مصروف رہتے ہیں اوران کا اتصال واجتاع زندگی اورموت کا صورت گرہے۔

جرد اوتا کی یوی اور خاندان ہے۔ برہا کی یوی کا نام سرسوتی ہے جو عقل اور موسیق کی دیوی ہے۔

کی دیوی ہے۔ وشنو کی دیوی کا نام کشمی ہے جو دولت اور خوش اقبالی کی دیوی ہے۔
پارتی ،کالی ، درگا اور چاؤ مندی ،شیوہ یا شکر کی بیویاں ہیں۔ شیو کی چاروں بیویاں بھی چار افراد ، بھی دواور بھی ایک کامفہوم پیدا کرتی ہیں۔ شیو کے بیٹے کانام کنیش دیوتا ہے ، جس کا سراور منہ ہاتھی کا ہے اور ہندوؤں میں محبوب ہے۔ ڈیڑھ ہزار سال سے فدکورہ دیوتاؤں میں محبوب ہے۔ ڈیڑھ ہزار سال سے فدکورہ دیوتاؤں کی پرستش ہور ہی ہے ، لیکن اس وقت برہا کی پرستش کم ہوگئی ہے۔ شیواور اس کی بیویاں مظاہر کے عقیدت مند ہیں۔ ان میں سے رام چنداور کرش ہندوؤں کے نزد یک بے مطافر مطافر کے حقیدت مند ہیں۔ ان میں سے رام چنداور کرش ہندوؤں کے نزد یک بے مطافر مواور اس کے مقابر ہیں اس سے رام چنداور کرش ہندوؤں کے نزد یک بے مدام خرم اور معظم ہیں۔ ان سے قطع نظر کوئی ایسی چیز نہیں جے کسی نہ کسی طرح خاص خاص سانپ ، زمانہ ، مقاب ، مقدس ومحترم ہیں۔ فلسفہ کتابوں کی زینت ہے اور عوام اور خوام سے رام ہیں۔ فلسفہ کتابوں کی زینت ہے اور عوام اور خوام سے رام ہیں۔ فلسفہ کتابوں کی زینت ہے اور عوام اور خوام سے رام ہیں۔ فلسفہ کتابوں کی زینت ہے اور عوام اور خوام سے رام ہیں۔ فلسفہ کتابوں کی زینت ہے اور عوام اور خوام سے رام ہیں۔ فلسفہ کتابوں کی زینت ہے اور عوام اور خوام سے رام ہیں۔ فلسفہ کتابوں کی زینت ہے اور عوام اور خوام سے رام ہیں۔ فلسفہ کتابوں کی زینت ہے اور عوام اور خوام سے رام ہیں۔

\*\*

### فلسفه بونان

ہند و بینان کی قدیم ترین منظومات و گفتار مظاہر طبعی سورج، چاند، آگ، پانی، ہوا، آسان، زمین، دریا، خشکی، طوفان، آب و ہوا، رات، دن، شفق، روشن، تاریکی، ستارے دن رات کی درازی اور کوتا ہی ہے متعلق تھیں۔ انہوں نے ان مظاہر کوجسم کر کے ستار کی اشکال معین کرلی تھیں اور انہیں دیوتا وک سے منسوب کیا تھا۔ دیوتا مرد بھی تھے اور عور تیں بھی۔ ان کی اشکال معین کرلی تھیں اور انہیں دیوتا وک سے منسوب کیا تھا۔ دیوتا مرد بھی تھے اور عور تیں بھی۔ ان میں زن وشوئی بھی تھی۔ ان کے اولا دبھی تھی۔ انہیں کی پوچا ہوتی اور ان کی اوران کی منسوب کیا مقصد تھیں خیر اور دفع شرے سوا کچھ نہ تھا۔

ں دیوتاؤں کی آپس میں رقابتیں تھیں۔ لڑائیاں لڑتے تھے۔ بھی فاتح ہوتے ان دیوتاؤں کی آپس میں رقابتیں تھیں۔ لڑائیاں لڑتے تھے۔ بھی فاتح ہوتے تھے، بھی مفتوح ، مناجات ، موسیقی ، قربانی اور ریاضت سے حاضر ہوتے تھے اور معتقد کی آرز و ہر لاتے تھے۔

اتفا قا کوئی طاقتورانسان یا مرتاض کسی دیوتا پر غالب بھی آ جاتا تھا۔ دیوتا ہے جو وہ وعدہ لیتا اسے مجبوراً پورا کرنا پڑتا۔ شایداسی لیے مہاتما بدھ نے کہا ہے کہ دیوتا، انسان کی طرح مجبوراورمخاج ہیں۔

ہندو یونان کے منظومات اور طریق پرستش میں جوامتیاز پایا جاتا ہے وہ آب وہوا،
اور دو آریائی قوموں کاماحول ہے۔ ہندی مادیات سے مجردات پر پہنچ۔ انہوں نے
کلیات لے لیں اور جزئیات پر توجہ نہ کی اور یونانی اوران کے جانشین موجود اہل فرنگ
نے تدریجا حسن، سیاست اور اجتماعیات سے نکل کر جزئیات کا تجزید کیا اور کلیات سے

آ تکھیں بند کرلیں۔اس وجہ سے ہندوستانی ، روحانی ، سادہ اور قانع بن کرعمل سے دور رہےاور فرنگی مادی،خوشحال ، بلندحوصلہ بخنتی اور کارکن ہو گئے۔

یونانی فلیفہ کے تین دور ہیں۔

1- یونانی مفکروں نے ممالک مشرق مصر، بابل اور ایران میں فلسفہ کی جنتجو کی ۔

2- ان کے افکار میں استقلال اور قوت ایجاد پیدا ہوئی۔

3- یونانی افکارخالصتایونانی نه تنے بلکہ غیرممالک کے افکار بھی ان میں شامل کیے گیے۔

پہلے دور کے مفکرین میں سے طالیس (Thales) ساتویں صدی قبل مسے میں پیدا ہوا۔ اس زمانہ میں اس کا مولد شہر ملیوس (Miletus) ایرانی حدود میں ایک اہم مقام تھا۔ طالیس نے ستارہ شناسی اور دوسرے مردجہ علوم حاصل کیے اور یونان کے مشہور مفکروں کی صف میں شامل ہوا، لیکن سے تقیق نہیں ہوسکا کہ وہ یونانی تھا۔

ہیرودت ابوالمح رضین نے اسے ابوالحکماء لکھا ہے۔ اس کے عقیدے کے مطابق بیانی ہر چیز کی اصل ہے۔ سب کچھ پانی سے پیدا ہوا اور ای میں فنا ہو جاتا ہے۔ انکسا مندر (Anix mandor) اس کے اہم شہری اور جانشین نے جس کا زمانہ ۱۲ ق م سے۔ اس کے فلسفہ کوزیادہ گہرا کیا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ جو ہراصلی وقیقی حدود زمان و مکان سے بے نیاز ہے۔ اس کا کوئی آغاز وانجام نہیں۔ وہ نامعین ہے۔ اس کی تعریف ناممکن ہے۔ اس نے عناصر چہارگانہ پیدا کیے اور ان کی ترکیب سے دنیا بنی۔ یہ نظریہ سانکھیہ کے اس نظریہ سے ماتا جاتا ہے کہ ' پراکرتی نا قابل تعریف اصل وجو ہر ہے۔'

انکسامندرعقیدہ کے مطابق زمین بچھی ہوئی نہیں ، بلکہ ہوا میں معلق ہے، اس کے بعد انکسامینس (Anax Menes) نے ہوا کو جو ہر حقیقی سمجھا۔ وہ کہتا ہے کہ ہوا کے معرد، گرم ، تر ، خشک منجمدیا آئی ہونے سے مختلف اشیاء پیدا ہوئیں۔

ای زمانہ میں کورش اعظم نے ایشیائے کو بیک پرحملہ کیا۔ اور بحیرہ سفید تک بڑھ کر لیونانی نوا آبادی اور بحیرہ سفید تک بڑھ کر لیونانی نوا آبادی اور بیملاقہ ایرانی شہنشا ہیت کے زیرافتدار آگیا۔اس سے ایران و یونان میں نہایت قریبی تعلقات بیدا ہوئے حتی کہ سکندر اعظم اور اس کے سے ایران و یونان میں نہایت قریبی تعلقات بیدا ہوئے حتی کہ سکندر اعظم اور اس کے

جانشینوں تک دونوں قو میں آپس میں مخلوط رہیں اور طبعی طور پر ایک دوسری کے افکار سے متاثر ہوئیں۔ ہاں ندہب کے اختلاف نے ایک دوسری کو قدرے دور دکھا۔ ضمی طور پر مرکز علم ملیوس سے افیسوس میں منتقل ہوگیا۔ چند مفکر وہاں بہتے ہوگے انہیں میں سے ہرکلیوس تھا، جو دارائے اعظم کا ہمعصر تھا۔ یہ عیم گوتم بدھی طرح مادی زندگی سے بدطن تھا اور اس لیے گوشنتیں ہوگیا اور دارا کے بلانے کے باوجود نہ آیا۔ دارائے دربار میں بلایا ، قو معذرت کردی اورا پی سادہ زندگی کو شاہی جلال و جاہ پر ترجیح دی۔ اس عیم کا مظہر بلایا ، قو معذرت کردی اورا پی سادہ زندگی کو شاہی جلال و جاہ پر ترجیح دی۔ اس عیم کا مظہر بلایا ، تو ہر ہے جس کا مظہر آگ ہر چونکہ آگ یا نور ہمیشہ متحرک اور تغیر پذیر ہے، اس لیے کوئی چیز ایک حالت پر نہیں رہتی ، یعنی اشیاء متو از متحرک اور تغیر ہیں ، دریا کے قطروں کی طرح جو کھے بھر کوایک جگہ اورائی حالت پر نہیں مات پر قائم نہیں رہتے اورائی میں ہو ہوں کی طرف لوٹ آتے ہیں۔ ایک نقط نظر سے ہر وفت ایک ہی جگہ پر نہیں تھر تے ۔ یہ نظر یہ بودھ کے اس نظر یہ سے مشابہ ہے کہ'' کوئی چیز ایک حالت بر نہیں تھر تے ۔ یہ نظر یہ بودھ کے اس نظر یہ سے مشابہ ہے کہ'' کوئی چیز ایک حالت بر نہیں تھر تے ۔ یہ نظر یہ بودھ کے اس نظر یہ سے مشابہ ہے کہ'' کوئی چیز ایک حالت بر نہیں تھر تے ۔ یہ نظر یہ بودھ کے اس نظر یہ سے مشابہ ہے کہ'' کوئی چیز ایک حالت بر نہیں تھر تے ۔ یہ نظر یہ بودھ کے اس نظر یہ سے مشابہ ہے کہ'' کوئی چیز ایک حالت بر نہیں تھر تے ۔ یہ نظر یہ بودھ کے اس نظر یہ سے مشابہ ہے کہ'' کوئی چیز ایک حالت بر نہیں تھر ہے۔

جہ کالمیوں کاعقیدہ تھا کہ حرکت زندگی کا اظہار ہے۔ بیاضداد کی صورت میں ظاہر ہوتی ہے۔ ایک موت میں ظاہر ہوتی ہے۔ ایک موت مولانا ہوتی ہے۔ ایک موت مولانا رومی کہتے ہیں' موت ہے۔ ایک کہتے ہیں'

ایں جہاں جگ است گل چونگری

ذرہ با ذرہ چو دیں با کافری
آن کے ذرہ ہے پرد یہ چب

و آل دگر سوئے پییں اندر طلب

ذرہ بالا و آن دیگر گلوں

جگ فعلے شاں بیل ایمر رکول

Marfat.com

ایں جہاں زیں جنگ قائم سے بود

درنگر حار استون قوی کہ ہر ایٹال سقف دنیا ستونے اشکندہ د آل دگر استن آب اشکند بنائے خلق بر اضداد بود ال. جرم جنگی شدند از ضر خلاف احوالت کے یاہم مخالف ہر وم راہ خود را ہے زنی دگر کس ساز گاری لشكر مائے احوالت بہ بیں ہر کیے یا دیگرے در جنگ و کیں چيں جنگ گرال حرکت ،اضطرار اور حرارت جوہمیں نور و آتش میں دکھائی دیتی ہے بیا کیک جنگ زرگری ہے، جواشیاء کومختلف صورتوں میں ڈھالتی ہے۔ یہی حرکت ،اضطراب وسکون اور اعتدال باطن میں بھی ہے، جو انجام کار ہر چیز کو حقیقی مکان وصورت میں لوٹا دیتی ہے۔ يس تمام اشياء اور انسان بھي بظاہر متحرك اور بي آرام بيں اور انجام كار جب اين اصل ے واصل ہوتے ہیں تو حرکت اور بے چینی جھوڑ کر برسکون حالت میں آ جاتے ہیں۔ بقول رومی:

ہندی مفکروں کے افکار بھی قریباً ایسے ہی ہیں جیسے بیان کئے جانچکے ہیں۔ ہرکلینوس کے بعدمشہور مہندس فیٹا غورث (۵۸۲ق۔م تا ۵۰۰ق م) بڑا اہم مفکر ہے۔ یہ ایک خاص طریق فکر کا بانی ہے جسے نظریہ فلسفہ اعداد کہتے ہیں۔

کہتے ہیں کہ فیڈا غورث نے عرصہ دراز تک ممالک مشرق بالخصوص مصر، بابل اور این کا سفر کیا اور این ممالک کے مفکرین سے مستفید ہوا۔ مصر میں کمبوجیہ نے اسے گرفتار کرلیا اور این ممالک کے مفکرین سے مستفید ہوا۔ مصر میں کمبوجیہ مرگیا اور فیڈا غورث کوآزادی نصیب ہوئی۔ آزاد ہوکر رہے کیم بابل پہنچا اور وہاں سے علم ریاضی ،حساب ، الہیات کی سخصیل کی۔ بعض کا قول ہے کہ اس نے ہندوستان کی سیاحت بھی کی۔

جب فیٹا غورث واپس وطن پہنچا ، تواس نے ایک روحانی واخلاقی انجمن قائم کی۔ اس انجمن کے اراکین آپس میں بے حدمتخداور متعاون تنھے۔ چونکہ انجمن کے کام پوشیدہ رکھے جاتے تھے ،اس لیے بیانجمن باطنیہ سے مشابھی۔

کہا جاتا ہے کہ فیٹا غورث نے ہندوستان کا بھی سفر کیا تھا، مگر میر جی نہیں ہے۔ چونکہ اس کے افکار ہندی مفکروں سے ملتے جلتے ہیں،اس لیے حققین نے بیردائے ظاہر کی

فیٹا غورث تناسخ کا قائل تھا ، گوشت خوری اسے ناپند تھی۔ اعداد کو بہت زیادہ اہمیت دیا تھا، بلکہ انہیں تمام حقائق کی اصل سمجھتا تھا۔ اسی طرح آ وازوں کی ترکیب کو بھی اعداد کا تناسب جانتا تھا، بلکہ وہ کا کنات کو موسیقی اور موسیقی کو ہر چیز کاحسن خیال کرتا تھا اور اس حسن کا ماخذ اعداد کو بی قرار دیتا تھا۔

فیاغورث کے ہاں طاق اعداد کو جفت پر برتری حاصل ہے۔ وہ پہلے عدد کو بہت اہمیت دیتا تھااور اسے اعداد کی اصل اور جو ہر سمجھتا تھا۔ چار کا عدد اُس کے ہاں کامل تھا اور اس لیے اے اہم شار کرتا تھا۔

كائنات كے متعلق اس كے نظريات زرتشت سے مشابہ ہيں۔ وہ جانداراور بے

جان سب کی روح کا قائل ہے۔ سائنس میں وہ یورپ کے سائنس دانوں کا قدیم ترین استاد ہے۔ وہ زمین کی گردش کا قائل ہے۔

فیاغورث کی اپی کوئی تصنیف باقی نہیں۔ جو پچھاس کے متعلق کہا جاتا ہے اس کے راوی اس کے مثاکر دہیں۔ سوگلر (Sewhegler) کے قول کے مطابق اس کا فلفہ رموز ریاضی ہے۔ وہ ہندوستان اور ایران کے مفکرین کی مانند مانتا تھا کہ دنیا میں ایک قانون موجو ہے جس کی وجہ سے اشیائے عالم نظم واعتدال پر ہیں، لیکن اشیاء کا ارتباط اعداد کا مرہون منت ہے۔ وہ سادگی ، زہد اور ریاضت کا معتقد تھا اور انہیں وسیلہ نجات رور جمعتا تھا۔

مہاجرین بونان میں سے پچھ فلسفی جزیرہ سسلی میں رہتے تھے، جو ایلیات کمہاجرین بونان میں سے پچھ فلسفی جزیرہ سسلی میں رہتے تھے، جو ایلیات Eleates) کے نام سے مشہور تھے۔ ان کا فلسفہ ایلیاتی کہلاتا تھا۔ ان فلاسفہ میں سے کسینو فانوس پانچویں صدی کے شروع میں زندہ تھا، جو بت پرستی اور دیوتا پرستی کی بجائے تمام آلودگیوں سے پاک ومنزہ وازلی وابدی حقیقت بگانہ کا معتقد تھا۔

ہرمیندس تغیر و تبدل کا معقدنہ تھا۔ وہ کہتا تھا کہ وجود ساکن ہے جو بظاہر متغیر و متحرک نظر آتا ہے۔ یہ خاک وآتش کے اثر سے ہے، کیونکہ اگر وجود متحرک ہو، تواسے مکان کی ضرورت ہے اور مکان یا وجود ہے یا عدم۔ وجود کی صورت میں وجود، وجود میں ہے، لیمنی اپنے آپ متحرک ہے۔ یہ کرک نہیں در حقیقت سکون ہے۔ عدم کی صورت میں عدم میں وجود کی حرکت منطقی نہیں۔ وہ وجود کو فلفہ سانکھیہ کی پراکرتی کی طرح ایک کلڑا عدم میں وجود کی حرکت منطقی نہیں۔ وہ وجود کو فلفہ سانکھیہ کی پراکرتی کی طرح ایک کلڑا خیال کرتا تھا۔ وہ خلا کا بھی معتقد نہ تھا۔ اس کا شاگرد امید وکلیس (Empedocles) سلی کا باشندہ تھا۔ اس کا عقیدہ تھا کہ انسان ، امید وکلیس (Empedocles) سلی کا باشندہ تھا۔ اس کا عقیدہ تھا کہ انسان ، جمادات و خیوانات کی منزل سے گزرکر انسانیت تک پہنچا ہے۔ مولانا روم کہتے

فلفه يونان

از جمادی مردم و نامی شدم
و ز نما مردم به حیوان سر زدم
مردم از حیوانی و آدم شدم
پس چرا ترسم ز مردن کم شوم
حمله دیگر بمیرم از بشر
تا بر آرم از ملائک بال و پ
از ملک بهم با ابد جستن زجو
باز دیگر از ملک قربان شوم
باز دیگر از ملک قربان شوم
پس عدم گردم عدم چون ارغنون

ا السام كسسانسسا اليسسة راجسعسون

امید وکلیس بھی فیٹا غورث کی طرح جاندار کا گوشت کھانے سے پر ہیز کرتا تھا اور جاندار کی زندگی کوخواہ کتنا ہی حقیر کیوں نہ ہو، محتر مسجھتا تھا۔ وہ کہتا تھا کہ کا نئات دوقو توں سے مرکب ہے۔ ایک مہر و محبت اور دوسری کھش و جدائی۔ لیو کپوس (Leucippus) نے ذرات کا نظریہ پیدا کیا اور اس کے شاگر د دیمو کریش (Democritus) نے اسے مشرح کیا اور یہ نظریہ ہندوستان میں بھی موجود تھا۔ دیمو کریش کا نظریہ بیتی افرات بہت چھوٹے اور لا بیخر کی دیمو کریش کا نظریہ بیتی موجود تھا۔ دیمو کریش کا نظریہ بیتی اور اس کی ترکیب کا نتیجہ ہیں۔ ان میں کوئی بیس۔ ملا و خلا وجود و عدم دونوں مخصوص ذرات کی ترکیب کا نتیجہ ہیں۔ ان میں کوئی اختلاف نہیں۔ ذرات آغاز وانجام کے بغیر ہیں اور ان کا تجزیہ مکن نہیں۔ سب کی اصل ایک ہے۔ خواہ نرم ہوں یا سخت ترکیب مخصوص آنہیں مختلف شکلوں میں لاتی ہے۔ مجت و ایک ہے۔ خواہ نرم ہوں یا سخت ترکیب مخصوص آنہیں مختلف شکلوں میں لاتی ہے۔ حبت و بیوسکی لاشے کو ہے اور جدائی ، ہے کو لاشے بنا دیتی ہے۔ اس لحاظ ہے مکان و خلا ، جنش و بیوسکی لا شے کو ہے اور جدائی ، ہے کو لاشے بنا دیتی ہے۔ اس لحاظ ہے مکان و خلا ، جنش و بیوسکی لازم و ملزوم ہیں۔ ہر عضر محصوص ذروں کی پیدا وار ہے۔ مثلاً آگ نہا ہے تھوٹے ملاء لازم و ملزوم ہیں۔ ہر عضر محصوص ذروں کی پیدا وار ہے۔ مثلاً آگ نہا ہے تھوٹے لیا۔

اور گول ذروں سے ، سیاہ رنگ ملائم ذروں سے ، ترش ذا لقہ جھوٹے جھوٹے تکونے ذروں سے ،مٹھاس بڑے بڑے گول ذروں سے بنتی ہے۔

روح بھی نہایت چھوٹے چھوٹے آتنی ذروں سے بنی ہے، جسے مغز میں ہوتو عقل ، دل میں ہوتو عقل ، دل میں ہوتو ہمت وشجاعت اور جگر میں ہوتو نفسانی خواہشات کہا جاتا ہے۔ احساس اس وفت بیدا ہوتا ہے ، جب ذرات محسوں سے جدا ہوکر انسانی حواس سے ملتے ہیں۔

ال ترتیب سے فیڈ غورث کے اعداد، ہر کلیوس کا تحرک، ہرمیندس کا سکون، دیموکریٹس کے ذرات ایک ہی مفہوم میں مختلف ناموں سے فدکور ہیں۔ ہرمیندس کے قول کے مطابق خرکت وتغیر حواس کے اوہام ہیں، کیونکہ حقیقت بہتے ہوارساکن ہے۔ یہ عقیدہ ویدانت سے مشابہ ہے جو کہتی ہے کہ حقیقت ساکن ہے اور حرکت وسکون کو دریا کے بانی سے تشبیہ دیتی ہے کہ سطح پر اہریں مدو جزر پیدا کرتی ہیں۔لیکن ان کی عدساکن

انکساغورث (Anaxagoras) ٥٠٠ ق۔م میں پیدا ہوا۔اس کے عقیدہ کے مطابق ہر چیز میں وہ استعداد موجود ہوتی ہے۔جوائے متعقبل میں ظاہر کرتی ہے اور جب تک استعداد نہ ہو، کھنہیں ہوتا مثلاً نئے میں درخت ہونے کی استعداد ہے، اس لیے وہ مستقبل میں درخت بن جاتا ہے۔ اس طرح روئی میں چربی ،خون اور گوشت کی استعداد ہے آخر کارتجز کے اور تصفیے کے بعد جگر اور دل سے گزر کر جب مغز میں پہنچتی ہے تو فکر بن جاتی ہے۔ اس کاری محقیدہ تھا کہ سورج اور چا ندائم جہال کی علت ہیں۔سورج سنگ آتھیں ہے اور چا ندجم خاکی۔ عقل تمام چیز ول کو جو دراصل غیر منظم اور بے ترتیب سگ آتھیں بھم و ترتیب میں لائی۔

سوفست (Sophist) جوعر بی اور فاری میں سوفسطائی مشہور ہیں ایسے لوگ تھے، جو تقل کوثروت ، وجاہت اور شہرت کا ذریعہ جانتے تھے اور ایک نکتہ لے کراس کے

عه يونان

ثبوت یانفی میں مباحثے اور مناظرے کرتے تھے۔ آخراس نے منطقی تشکیل پائی اور تقریر و مناظرے کی قوت کوتر قی ملی۔ زمانہ اسلام میں حکماء کا مطلوب فقہ ہوئی۔ سوفست بھی کسی کی بات کوقوت بیانی سے جھٹلاتے تھے اور بھی تقید ایق کرتے تھے۔ ان میں سے بعض نے بحث و مناظرے میں بڑے بڑے نکات بیان کئے ہیں اور نیک ارادہ سے حقیقت فہی کی روش بھی اختیار کی ہے۔

سقراط بہت بڑا تھیم اور مفکر تھا۔ وہ سوفسطائی نہیں تھا، کیکن اس کا طرز بیان سوفسطائی تھا۔اسی لئے بعض اے سوفسطائی سمجھتے ہیں۔

مولا ناروم كمتے ہيں:

ہر کے را سیرتے بنہادہ ایم ہر کے دادہ ایم ہر کے را اصطلاعے دادہ ایم در حق تو ذم در حق تو ذم در حق تو نار در حق تو نار در حق تو نار در حق تو خار در ح

سندیال را اصطلاح سند

مولانانے اس تمہید سے فکر کوعرفانی کردیا ہے اور اس تمہید کے بعد نکات عالی میں کھو جاتے ہیں۔ سوفسطائی عقیدہ نیکی یا بدی کا معیار نہیں ہوتا گر جو پچھ کسی کی نگاہ میں خوب یا بدمعین ہو چکا ہے، وہی اس کا عقیدہ ہوتا ہے۔ بہت سے لوگوں نے اسی طرح اپنے لیے امتیازات حاصل کر لیے ہیں اور قانون و عدالت محض کمزوروں کو عاجز و مجبور کرنے کے لیے امتیازات حاصل کر ایے ہیں اور قانون و عدالت محض کمزوروں کو عاجز و مجبور کرنے کے لیے ہے۔ سوفسطائی عام طور پر حقیقت کو جاننا ہی نہیں جا ہے۔ ان کا مقصد دوسرے پرغلبہ یانا ہوتا ہے۔ لیکن ان میں سے ایسے اشخاص بھی پیدا ہوئے ہیں جنہوں نے حقیقت پیندی اختیار کی ۔ ان میں سے پروتا غورث (Protogoras) ،

پرودیکوں (Prodicus) اور میپیاس (Hippias) ایسے ہی مفکر ہیں۔ پرودیکوں مہاتما بدھ اور دوسرے ہندی مفکرین کی مانندہ، جو مادی زندگی کونفرت کی نگاہ سے دیکھتا ہے۔ اس کے خیال کے مطابق زندگی ایک مصیبت ہے، جس سے نیکی ، شائشگی ، اخلاق اور صبر ہی نجات ولا سکتے ہیں۔

میں ہیاں کہتا تھا۔خولی کی بنیا ''سچائی ہے' جس کا اثر ہر مذہب اور ہرعقیدے میں پایا جا تا ہے۔ البندا کوئی مذہب جھوٹا نہیں ہے اور کوئی ایساعقیدہ نہیں، جوسراسر باطل ہو۔ بایا جاتا ہے۔ لہذا کوئی مذہب جھوٹا نہیں ہے اور کوئی ایساعقیدہ نہیں، جوسراسر باطل ہو۔ بقول رومی:

پس بد مطلق نبا شد در جہاں
بد بہ نبت باشد ایں را ہم بدال
پُروتاغورث کے عقیدے کے مطابق تمام اشیاء کا معیار خودانسان ہے۔ گور گیاس
کہتا تھا" ہر گردہ اور ہر زمانہ میں" سچائی پائی جاتی ہے جو اس گروہ اور زمانہ کے لیے
موزوں ہوتی ہے۔

زیا دُن دی ماں میں جہ سے معرب میں ایس کا گار کا بین ایم بنیس میں سواک

سونسطائی افکار ناپید ہیں۔ جو بچھ میسر ہے، یہ بعد کے لوگوں کی آرائیں۔ انہیں میں سے ایک ارسطو ہے، جوابی مصنفات میں ایسے مفکرین کے افکار کے متعلق نشاندہی کرتا ہے۔

\*\*\*

### سقراط

سقراط ۲۹ میں جدا ہوا۔ اس نے جوانی میں ورزش اور علم موہیقی حاصل کیا اور اس کے بعد ریاضی اور ستارہ شنای سے بھی آگائی حاصل کی۔ شروع میں بیا یک مجمسہ سازتھا۔ تدریجاً اس کوترک کر کے تعلیم وتربیت کی طرف متوجہ ہوا۔ اسے بیوی اور خاندان سے تعلق نہ تھا۔ ہمیشہ ورزش گاہوں اور لوگوں کے اجتماعات میں جاتا رہا اور کوشش کرتا رہا کہ سب کی باتیں سے۔ اس کا خیال تھا کہ خدانے اسے اس کام پر مامور کررکھا ہے۔ وہ حسن سے بہرہ تھا، لیکن ایسی سیرت رکھتا تھا کہ ہر ایک نا واقف اس کا گرویدہ ہوجاتا تھا۔ جب کسی سے خاطب ہوتا تو اسے اپنا گرویدہ بنالیتا اور اس کا ہم خیال ہوکر اس سے حالات دریافت کرتا تھا۔ اپنے آپ کوناواقف بنالیتا گویا کہ وہ اس کا مقصد نہیں ہم جھا اور صحیح طور پر سمجھنا چاہتا ہے۔ اگر چہ ستراط کسی نے فلفہ کا بانی نہیں ، لیکن اس نے افلاطون حیا شاگرہ پیدا کرایا، جس نے بونانی فلفہ کوایک بلندمقام عطا کیا۔

ستراط ایک اخلاقی اور روحانی بزرگ تھا، جس کی خوراک نہایت سادہ تھی اور بے حد قانع تھا۔ گرمی ہو یا سردی ہواس کالباس ایک ہی شتم کا ہوتا تھا اور ننگے یاؤں رہتا تھا۔ اس نے ستر سال تک نیکی اور یا کیزگی کی زندگی گزاری اور وطن و اہل وطن کی بے حد خدمت کی ۔ افسوس کہ اہل وطن نے اس کی قدر نہ بہچانی اور آئین ملک کے مطابق زہر کا یالہ بلاکر ہمیشہ کی نیندسلادیا۔

ستراط کے حالات کا مطالعہ کریں تو معلوم ہوتا ہے کہ وہ انصاف اورخوبیوں کا دلدادہ تھا۔ اس کا اخلاق نہایت بلندتھا۔ لڑائی کے میدان میں جان باز اور محفل میں فصیح البیان ومتبسم تھا۔ دوئی میں تھے۔ وصمیم تھا۔ وطن پرست وآ ئین ببندتھا۔ منصف مزاح اور خوش اخلاق تھا، وجدان صحیح کے لیے میزان حق و باطل تھا۔ نیکی اور بدی کو مجھتا تھا۔

تہذیب اور شائنگی اس کی گھٹی میں تھی ،لیکن اس کی اخلاقی تعلیم ہندوستانی ہو گیوں کی طرح زہد وعبادت ،مراقبہ و میسوئی اور ترک عوام تھی۔ وہ جس قدر محفل وجلوت ببندتھا ،اس سے کہیں زیادہ خلوت و تنہائی کا شیفتہ تھا۔ وہ کہتا ہے '' انسان کو جماعت کے ساتھ زندگی بسر کرنی چاہیے ، کیونکہ جمادات و نباتات اور حیوانات اس کے استفسارات کا جواب نہیں دیجے۔ جہالت کا مقابلہ کرنا چاہیے اور اپنا مفاد جماعت کے مفاد سے وابستہ رکھنا چاہیے۔''

اس کا طریق بحث اگر چہ سوفسطائی قتم کا تھا، کیکن فسطائی طریق مناظرہ اس کے ظہور کے بعد ختم ہوگیا اور نیا طریق بحث جاری ہوا جسے افلاطون اور ارسطونے کمال پر پہنچا دیا۔

ستراط کا سونسطائی مناظرہ فقط مناظرہ نہیں تھا، کیونکہ وہ مناظرہ سے اخلاقی نتائج حاصل کرتا تھا اور حقیقت تک پہنچتا تھا۔ مسائل کی تحقیق وید قیق کرکے نئے نئے تکتے پیدا کرتا تھا۔ اگراہے مقابل کا کوئی نقطہ تھے معلوم ہوتا تھا، تو وہ اسے منطقی اور مدلل کرتا تھا۔ کرتا تھا۔ کہت مذہبی رگ وید، تورات اور اوستا میں دیکھا جاتا ہے کہان میں خدایا زمانے

سب مذہبی رک وید، تورات اور اوستا میں دیکھا جاتا ہے کہ ان میں خدایا زمانے یا اپنے نفس سے سوال کیے گئے ہیں، مگر جوابات نہیں دیے گئے ۔ اس کا مطلب بیٹھا کہ پڑھنے والاخود انہیں سوسے اور اس طرح سوالات کرے۔

ستراط بحث میں بھی حریف کی تُقریر کے نواقص بیان کرتا تھا اور بھی اس کی داد دیتا تھا اور بعض دفعہ توضیح کے بغیر مناظرہ ختم کر دیتا تھا، تا کہ سلسلہ فکر سلامت رہے۔

میطریقدافکار کی صحت وسلامتی کے لیے بے حدا ہم تھا۔ وہ بھی بھی اینے آپ کو بے علم مان کر دومروں کے افکار سے استفادہ کرتا تھا۔

ستراط کی کوئی تصنیف بہم نہیں پینی ، جو پھھاس کے متعلق کیا جاتا ہے لوگوں کی روایت ہے۔ میکن کیا جاتا ہے لوگوں کی روایت ہے۔ کہ داویوں سے اپنی طرف سے پھھی بیشی کی ہو۔

اس کا سب سے بڑا راوی اس کا شاگر و افلاطون ہے، جوستراط کی زبان سے ایٹا فلسفہ بیان کرتا ہے۔ چوستراط کی زبان سے ا ایٹا فلسفہ بیان کرتا ہے۔ یقیناً جو پچھاوہ کہتا ہے ستراط نے اس طرح نہیں کہا ہوگا۔ ستراط کا فلسفہ مختصراً یوں ہے:

#### توحير☆

بینان کے متعدد خداؤں کاعقیرہ باطل ہے اور حقیقت واحد ہے۔

عقل 🏠

۔۔۔۔ عقل کے مدعی کی خوبی عقل ہے۔جس میں خوبی ہیں عقل بھی نہیں۔

غوروفكر☆

انسان کوانصاف و بےانصافی اور سے ،جھوٹ میں تمیز کرنی جا ہے۔

غور وفكر ٢٢

-----مسئلہ زیر بحث کی جزئیات معلوم کرنے کے لیے مختلف نقاط نظر کا مطالعہ کرنا جا ہے۔

#### روح☆

روح حقیقی مجرد ہے اورجسم سے جدا ہے۔جسم کی موت روح کی موت نہیں، بلکہ اس کی آزادی کا ذریعہ ہے، اس لیے انسان کوموت سے نہیں ڈرنا چاہیے۔ اگر چہتمام لوگ اس حقیقت سے آگاہ ہیں لیکن چندہی اس پڑمل کرتے ہیں۔وہ اپنے ہم وطنوں کو بہت پچھ سکھانا چاہتا تھا،لیکن وہ آمادہ نہ ہوئے۔ انہوں نے ممنون ہونے کی بجائے اسے زہر بلا کرخاموش کردیا۔

\*\*\*

#### افلاطون

ستوکلیس میں پیداہوا۔ ۱۰ میل کی عمر پائی۔ اس کا اصلی نام ارستوکلیس (Ariston) تھا۔ افلاطون وسعت عقل (Aristocles) تھا۔ باپ کا نام ارستن (Aristocles) تھا۔ افلاطون وسعت عقل کے باعث پلاتون یعنی وسیع الصدر کہلاتا تھا۔ بعض کہتے ہیں کہ اس کے سینہ کی وسعت کے باعث بین نام سقراط نے رکھا تھا۔ اس زمانے میں لوگ بزرگوں کو ایسے ہی القاب دیتے تھے۔ اگرکوئی بادشاہ اس زمرہ میں آتا ، تو وہ خود اپنالقب تجویز کر لیتا تھا۔

افلاطون ۱۸ سال کی عمر میں سقراط کا شاگر د ہوا اور دس سال تک اس ہے تربیت حاصل کی۔ بعض کا خیال ہے کہ اس کا پہلا استاد کر تیلوس (Cratilus) تھا۔ اس کے بعد بیں سال کی عمر میں سقراط کا شاگر د ہوا اور آٹھ سال تک اس سے تعلیم حاصل کی۔ جب سقراط نے زہر کی موت یائی ،تو افلاطون انتھننر سے جلا گیا اور پچھ عرصه میگرہ (Megara)اور کرین (Cyrene)اور مصراور بونانی نو آبادیات میں پھرتار ہا، ایتھننر میں واپس جلا آیا، مگرانیفننر میں دل نہ لگا اور جزیرہ سسلی میں جلا گیا۔ وہاں فیڈا غورت کے شاگردوں سے ملاقات کی اوران کے افکار و فلسفہ کو حاصل کیا۔ خیال ہے کہ اسے انہیں دنوں ایک مدرسہ جو ہرنقظ نظر سے ممل ہو، قائم کرنے کا خیال آیا۔ لہذا اس نے انسانی خدمت کے لیے کمرباندھی اور سادہ زندگی اختیار کرلی۔ کہتے ہیں کہاس نے بارہ سال تک سیاحت کرکے تجربات جمع کیے۔ جہال کہیں کوئی مفکریا تا،اس سے استفادہ کرتا۔ بعض کہتے ہیں کہ اس نے فلسطین پہنچ کر علمائے بنی اسرائیل کو دیکھا، بلکہ ہندوستان تک کاسفر کیا۔اس ، خیال کی بنیاداس کے افکار کی مفکرین ہند کے افکارے مشابہت ہے۔ جزری سلی ہے ۲۸۷ق۔م میں ایتھنز والیل پہنچا۔اس وقت اس کی عمر جالیس یا

کچھزیادہ برس کی تھی۔اگر چہ بیز مانہ ادھیڑ عمری کا تھا،لیکن اس کا ذہن جوان تھا۔

افلاطون کے افکار عمیق، جاذب اور شاعرانہ ہیں۔ اس کی تقنیفات نٹر میں ہیں،
لیکن وہ نٹر الی دکش اور شیری ہے کہ نظم کوشر مندہ کردیتی ہے۔ بعض فلاسفہ منطق و
استدلال کے دلدادہ ہیں، بعض سائنس اور فزکس کے۔ بعض نے ریاضی کواحساس فکر بنایا
ہے اور اپنے بیان کوالیا پیچیدہ اور خشک کردیا ہے کہ بہت کم لوگ اس سے استفادہ کر سکتے
ہیں۔ بعض نے گمان کو حقیقت سمجھا ہے اور شخیل و گمان کے میدان میں چاروں طرف
ہیں۔ بعض نے گمان کو حقیقت سمجھا ہے اور شخیل و گمان کے میدان میں جاروں طرف
گھوڑے دوڑائے ہیں اور اصل نقط نظر پر قائم نہیں رہے۔ لیکن افلاطون نے ان سب کو
آپس میں سمودیا ہے کیونکہ وہ مفکر بھی ہے اور شاعر بھی۔ اس کی طبیعت میں موسیقی ہے۔
وہ موسیقی دان ہے۔

افلاطون حسن کو ہر چیز میں دیکھتا ہے۔ مصور اور ادیب بے مثل ہے۔ ریاضی وان ہے۔ موقع پر تخیل پند اور صوفی بھی بن جاتا ہے اور عین دنیا داری میں معرفت کی گھیاں سلجھاتا ہے۔ اس نے سلف کے افکار کا مطالعہ کیا۔ ان میں اختلاف دیکھے اور انہیں ملاکر ایک کیا اور ایسی عبارت میں پیش کیا کہ ان میں کشش شعر، حسن ادب، توازن موسیقی، استدلال منطقی ، صحت ریاضی ، اور رموز معرفت نظر آتے ہیں۔

افلاطون آئیڈیالوجی قتم کامفکر ہے۔ اس کی آئیڈیالوجی بورپ کی سیاس، اجتماعی، ملی اور روحانی بنیاد ہے۔ وہ انسان کی دوحقیقتیں بتا تا ہے۔

حقیقت باطن جوتمام حقائق کا سرچشمہ، نگانہ، بینقص اور خبرمحض ہے۔

افلاطون \_\_\_\_\_\_

بے سکون اور متغیر سمجھتا ہے۔ اس کئے ہرایک چیز نایا ئیدار ہے اور ایک ہی صورت میں نہیں رہتی۔اس کے برعکس ہرمیندس سکون کامدی ہے۔تغیر کومطلق نہیں مانتا۔امید وکلیس انسان کو بہت می حالتوں میں گزارتا ہے۔ دیموکریتوں ذرابت کو لا پنجزی کہتا ہے۔ اس کے نزدیک سب مجھ ذرات سے مرکب ہے جو بھی مل جاتے ہیں اور بھی جدا ہو جاتے ہیں۔ انہیں کی جدائی اور ملاپ سے کا ئنات وجود پذیر ہوتی ہے۔

افلاطون نے ان آراء کوسوچا اورایک باغبان کی طرح جومختلف فتم ورنگ کے پودے ملا کرایک چمن آ راستہ کر دیتا ہے ، ان افکار کومنظم کیا۔ حرکت وتغیر کو بھی قبول کیا اور فیٹا غورث کے اعداد وعرفان کو بھی رد نہ کیا اور دیمو کراتمیں کے دلائل کی بھی تر دید نہ کی اورالی بات کہی کہ سب اس میں سا گئے۔

اس کی بیشتر تصانیف تمثیل و مکالمه کی صورت میں ہیں۔اس زمانہ میں بیانداز ہندو ایران میں بھی مردح تھا ادر اس سے غرض میھی کہ بیان زیادہ واضح اور مجسم بنایا جائے۔ سقراط اس کا پہلا استاد ہے جسے اس نے صدر کی جگہ پر بٹھایا ہے۔ وہی ابتدا کرنے والا ، سوال کرنے والا اورانجام کا فیصلہ کرنے والا ہے۔ اس کے بعد ہرمیندس ، الکیادس، ہیورش ، ایوائی دیموں ، بروتا غورث ، گورگیاس ، پولس وغیرہ مفکر ہیں ، جن میں ہے حقیقی بھی ہیں اور خیالی بھی۔ وہ ان سب کو برم خیال میں لاتا ہے اور گفتگو کرتا ہے اور اکثر اوقات نتیجہ پر پہنچا ہے اور بھی میدم کالمہ ادھورا رہتا ہے، یا سقراط کی تقریر برختم ہوجا تا ہے۔ سوالات كى نوعيت ما بعد الطبيعات ،منطق ،سياست ،تهذيب الإخلاق ،حس ،موسيقى ،طرز تعلیم، ادب وغیرہ وغیرہ کی ہوتی ہے۔ پڑھنے والا جب تک افکار کو ملا کر جدانہ کر ہے مطلب سے بہرہ رہتا ہے، کیونکہ ظاہری طور پر بعض افکار مختلف معلوم ہوتے ہیں۔ غور سے سوچیں تو معلوم ہوتا ہے کہ اس کی تقید سے اور مل درست ہے۔ اس کی تصنیف کا مطالعه كرنے والا دوحالتوں سے خالی نہيں ہوتا، يا تواديب ہوتا ہے يافلفي،اگر وه صرف

ادیب ہے تو افلاطون کی عبارت اس کے لیے گل وریحان ادب کا ایک باغ ہے، اگرفلسفی ہے تو اس کے افکار گونا گوں میں وحدت یا تا ہے۔

افلاطون کے افکار میں مسائل ما بعد الطبیعات ،معرفت ، اخلاق ،سیاست اور ادب باہم مرکب ہیں ،مصنف خود دوسروں کے نام سے سوالات کرتا ہے اور دوسروں کے نام سے جواب دیتا ہے۔

اس کا پہلاسوال یہ ہے کہ انسان کیے بہتر اور کامل ہوسکتا ہے؟ اس کے وسائل اپھے ہونے کا کیا مطلب ہے؟ وہ ان سے متعلق بحث کرتا ہے اور اس نتیجہ پر پہنچتا ہے کہ ظاہر و باطن پاک ہوتا کہ افراد پاک سوسائل کی تشکیل کرسکیں۔ اس بحث کو اس نے اپنی کتا ہر و باطن پاک ہوتا کہ افراد پاک سوسائل کی تشکیل کرسکیں۔ اس بحث کو اس نے اپنی کتاب جمہوریت (Republic) میں مفصل بیان کیا ہے۔

ندکورہ کتاب میں تین اہم نکات بیان کیے گیے ہیں:

عدل کیاہے؟

بہترین تعلیم وتربیت کیسے ہوسکتی ہے؟

نظام معیشت کی بنیاد کیا ہونی جا ہے؟

ان نکات کی توضیح کے لیے ایک دولت مند بنام کیفالوں (Cefhalus) کے گھر میں محفل منعقد ہوتی ہے۔ یاران جلسہ انجمن بنتے ہیں۔ سقراط بحث کا آغاز کرتا ہے۔ چونکہ محفل میں ایک امیر آ دمی موجود ہے اس لیے اس کو مخاطب کر کے کہتا ہے:

''کیا آپ مال وزر کی فراہمی میں بہترین سعادت خیال کرتے ہیں؟ کیفالوس کہتا ہے کہ توانگری انسان کو تی ، امین ، عادل بناتی ہے اس لحاظ سے بہترین سعادت

سقراط ہو چھتا ہے۔عدل ہے آپ کامقصود کیا ہے؟ اس سوال پرایک کمبی بحث شروع ہو جاتی ہے۔ایک کہتا ہے عدل ایک طاقت ہے

اور عدالت طاقتور کے لیے۔ حاکموں کے قوانین در حقیقت ان کے اپنے مقاصد کی تکمیل کے لیے ہوتے ہیں۔ وہ قانون کے ذریعے جاہتے ہیں کہ فرمانبردار حکم بجالائے اوران کی خواہش کے مطابق عمل کرے۔ جواطاعت کرے، وہ درستکار اور مقنین کا خادم ہے اور جو نہ کرے، وہ ان کا گنہگار اور مردود ہے۔

ریمقیدہ کہ طاقت ہی صداقت ہے، نشخے جیسے فلسفی کے فکر کی اساس ہوا بلکہ کہہ سکتے ہیں کہ اقوام فرنگ کی استعاریت اور سیاست کی بنیاد ہے ۔موسیوسٹرنر(Sterner) کے آول کے مطابق کہ' دمٹھی بھر طاقت ،حقانیت سے بھری ہوئی جیب سے بہتر ہے' عدل فضیلت ہے کیکن کمزور اور نا تواں کے لیے نہیں، بلکہ اس کے لیے جسے ہوش، شجاعت اور طاقت حاصل ہے۔''

پی سوال پیدا ہوتا ہے کہ عدالت کا مقصد خیر ہے یا تو انائی؟ جواب میں سقراط کہتا ہے کہ عدالت ، سوسائی کے افراد کے درمیان ایک تعلق کا نام ہے تا کہ وہ سوسائی کومنظم اور پاک بنائے۔ شخ سعدی کا بھی یہی خیال ہے کہ افراد کوسوسائی کے لیے زندگی وقف کردینی چاہیے۔

بنی آدم اعضائے کیک دیگر اند

کہ در آفرینش زیک جوہر اند
چ عضوے بررد آورد روزگار
در عضوا را نماند قرار
تو کن محنت دیگرال ہے عمی
نظایہ کہ نامت نہادند آدی
بین سوسائٹی کے افراد میں عدل کا قیام نہایت ضروری ہے۔ یہیں سے سوسائٹی اورافراد سے متعلق بحث کا آغاز ہوجاتا ہے۔ مناظر ڈیموکریسی کی طرف داری کرتے

بیں کہ ڈیوکریں بہترین چر ہے۔ لیکن جب تک سوسائٹی کے افراد روحانیت وتربیت
کے بلند مرتبہ کو نہ پنچیں خوشحالی اور اسمن کی بجائے بدحالی اور بے چینی کاشکار ہوجاتے
بیں۔ کیونکہ پارٹی کے پاس اتنا وقت نہیں ہوتا کہ وہ خصی امور سے گزر کرحکومت پر توجہ
دے اور نہ اتنی استعداد اور ہوش کہ حکومت کے کاموں کے لیے بہترین کارکن منتخب
کر سکے نیتجناً عام طور پر نااہل کارکن منتخب ہوجاتے ہیں اور فائدہ کی بجائے نقصان ہوتا
ہے۔ اجناعی زندگی متلاطم دریا کی طرح بن جاتی ہے، جس کی لہریں درہم برہم ہوکر
سوسائٹی کی منتی کو متحرک کردیت ہیں اور آخر قر دریا میں لے جاتی ہیں۔ اگر ڈیموکریں کا
متعبل سوجنا ہے، کیونکہ اندرونی افکار بیرونی اعمال کی علاجوتے ہیں اور بیرونی اعمال
افراد سے سوسائٹی کی صورت اختیار کر لیتے ہیں۔ اگر افراد کی تجھناتھ ہو، تو ناقش سوسائٹی
پیداہوتی ہے۔ پس صحیح سوسائٹی کی تشکیل سے بہلے افراد کے اذہان کو صحیح کارکن بنا
چاہیے۔افلاطون کہتا ہے کہ انسان کے اعمال تین سرچشموں سے بھوٹے ہیں۔

عقل جس کا مرکز سیح تصور ہے۔

د ماغ کی قوت جس کا مرکز دل ہے۔

پیٹ کی شہوت۔

فلفہ سائکھیہ کے نتیوں عناصر ستوہ ، رجس اور تمس کی مانند افلاطون کے ہال بھی تین الیں قو تیں ہیں جو تمام انسانوں میں سرگرم عمل ہیں۔ ایک میں عقل غالب ہے۔ دوسری دفاع جس سے شجاعت اور جلال ظاہر ہوتا ہے۔ تیسری خواہش شہوانی ہے۔ جس شخص میں ان نتیوں میں سے جس کا غلبہ ہووہ اسی طرف راغب ہوتا ہے۔ اگر کسی میں عقل طاقتور اور دونوں دوسری قو تیں نسبتا کم ور ہوں توہ روحانیت کی طرف مائل ہوجاتا ہے۔ اگر کسی میں قوت دفاع غالب ہے تو وہ ان امور کی طرف مائل ہوتا ہے۔ جن میں

غلبه اور شجاعت کی ضرورت ہو، اگر کسی میں خواہش شہوانی غالب ہو، تو وہ عیاشی، خوردونوش، آرام طلی اور تروت اندوزی میں اپنا فیمتی وقت ضائع کرتا ہے۔

شہوت پرست ہمیشہ مضطرب رہتا ہے، کیونکہ وہ مادیات میں مستغرق ہے۔ اس کا مقصد شہوت رانی اور نمائش کے سوا کچھ نہیں ہوتا۔ وہ قناعت سے کوسوں دور رہتا ہے، اگر ایسا آ دمی سوداگر یا سرمایہ دار ہوجائے قو ممکن ہے سوسائی کی خدمت کر ہے۔ شجاع کی ہمیشہ بیہ خواہش ہوتی ہے کہ میدان رزم گرم ہواور وہ اس میں فتح مندی حاصل کر ہے۔ ایسا آ دمی ملک کی حفاظت اور کمزور کی تمایت کے لیے موزوں ہوتا ہے، کیونکہ وہ اپنے مرتبہ کی مفاظت کرتا ہے۔ لیکن وہ شخص جو غور وفکر کا مالک ہے ، پاکبازی کا خواہاں ہے دولت اور فتح کی پروانہیں کرتا اور اس کے افکار پہلے دونوں کی طرح آ تشین نہیں بلکہ نور ہیں، وہ اس قابل ہے کہ پہلے دونوں کا مگراں ہواور نظم وٹر تیب اور اعتدال پیدا کر کے سوسائل پر اس قابل ہے کہ پہلے دونوں کا مگراں ہواور نظم وٹر تیب اور اعتدال پیدا کر کے سوسائل پر عکوم ہو حکوم ۔

شہوت پرست کے لیے زروسیم نعمت ہے۔ شجاع کے لیے رزم دلی مدعا ہے لیکن ایک مفکر کے لیے رائی اور صدق بہشت ہیں۔ وہ اپنے افکار وعقل دوسروں کو عطا کرتا ہے اور دوسرے اسے مصائب معیشتے نجات دلاتے ہیں۔ عدل کا یہ مقصد ہے کہ ہر شخص اپنا فرض بجالائے ، تا کہ سوسائٹی میں عدل و تو ازن پیدا ہو، یعنی کا شتکار ، کا شت کاری کا فرض ادا کرے تا کہ اس کے ذریعہ سوسائٹی کی خدمت بجالائے اور سودا گر تجارت کا فرض ادا کرے تا کہ اس کے ذریعہ سوسائٹی کی خدمت بجالائے اور سودا گر تجارت کرے ، فوجی کر میں تلوار باندھے اور ملک کا دفاع کرکے کمزوروں کی مدد کرے۔ اس طرح مفکر پاکیزگی اور نیکی کا مجسمہ بن جاتا ہے، تاکہ وہ دوسروں کے لیے اخلاق کا بہتر بن مونہ بن جاتا ہے، تاکہ وہ دوسروں کے لیے اخلاق کا بہتر بن مونہ بن جاتا ہے، تاکہ وہ دوسروں کے لیے اخلاق کا بہتر بن مونہ بن جاتا ہے۔

ال ترتیب سے ہر محض دوسروں کیلئے جیتا ہے اور اپنے آپ کو بھول جاتا ہے۔ منجۂ الیم سوسائی شکیل پاتی ہے، جسے معاشرۂ عدل کہ سکتے ہیں۔

اسی طرح اگر قوائے سہ گانہ لیعنی عقل، غضب اور شہوت درست کام کریں لیعنی غضب وشہوت درست کام کریں لیعنی غضب وشہوت عقل کے تابع ہو جا کیں، توابیا شخص قابلِ تعریف ہوگا۔ پس عدالت کسی شخص میں توازن وموافقت قوت سہ گانہ کا نام ہے اور معاشرہ میں عدل کے بیم عنی ہیں کہ معاشرہ کے افراد میں یک جہتی اور ہم آ ہنگی ہو۔

اب سوال بیدا ہوتا ہے کہ کیا بیدا مرافقیاری ہے یا انسان کی قوت حدود ہے باہر ہے؟ افلاطون کہتا ہے کہ سیح تربیت ہے ایسامکن ہے، اگر معاشرہ کے تمام افراد نہیں، تو زیادہ ترطبعی نو قص سے پاک ہوجا کیں گے۔ لہذا اب سوال طریقہ تعلیم کارہ جاتا ہے۔ افلاطون کی رائے کے مطابق بچوں کی تعلیم دس سال کی عمر میں شروع ہونی چاہیے کیونکہ دس سال سے بیس سال تک کا عرصہ نشو ونما کا ہے۔ لہذا بچوں کو ورزش جسمانی میں مشغول رکھنا چاہیے، تا کہ ان کے بدن تو انا اور اعضائے رئیسہ قوی ہو جا کیں اور درست کام کریں۔ لیکن ایک ہی طرح کی ورزش ان میں خشونت پیدا کرتی ہے، اس لیے ورزش کا مریسے موسیق بھی چاہیے، کیونکہ موسیق تو از ن وشائشگی پیدا کرتی ہے اور صحت پر بھی اثر کے ساتھ موسیق بھی چاہیے، کیونکہ موسیقی بھی خطرہ سے خالی نہیں ، جیسا کہ صرف ورزش خشونت انداز ہوتی ہے۔ لیکن زیادہ موسیقی بھی خطرہ سے خالی نہیں ، جیسا کہ صرف ورزش خشونت اور حیوانیت پر مائل کرتی ہے، موسیقی زیادہ ملائم اور زم کردیتی ہے اور مشکل کا موں کی انجام دی سے روکتی ہے۔ لہذا دونوں میں انداز ہ معین ہونا چاہیے۔

جب بچہ سولہ سال کا ہو جائے تو موہیقی کافی ہے، گرید کہ بھی بھی تفریخی شغل کے طور پر ہو۔ ضمناً اسے ریاضی ، تاریخ اور دیگر علوم ہے بھی آگاہ کیا جائے ، لیکن تعلیم جری نہ ہو، بلکہ سبتن کو آسان اور دلچہ بینا کر پیش کیا جائے ، کیونکہ جوعلم جلدی پڑھایا جائے ، جواس جلدی ہی بھول بھی جاتا ہے۔ اس کے بعد اسے تہذیب اخلاق پر مائل کیا جائے۔ جواس کو سمجھا کیں کہ وہ معاشرہ کا ایک ممبر ہے۔ اسے دوسروں کی مدوکرنی چاہیے ورشہ وہ دوسروں کے کے مصیبت کا باعث بن جائے گا۔ چونکہ انسان بالطبع ، حاسد جریص ، جدال

پنداور شہوت برست ہے اس لیے اسے کسی فدہب اور اصول کی طرف رہنمائی کرنی عاہیے، تاکہ اس کے اثر سے صفات ذمیمہ وحیوانی نرم اور مخضر ہوجا کیں۔

افلاطون کاخیال ہے کہ خدا کونہ مانے والی قوم طاقتور نہیں ہوتی کیونکہ خدا کاعقیدہ اسے ایک آنے والی زندگی کا امیدوار بناتا ہے اور اس میں نیک اعمال کے لیے ہمت پیدا کرتا ہے۔ اس عقیدہ کا انسان موت کوہنی ،خوشی قبول کرتا ہے اور دوستوں اور عزیزوں کی موت پرصبر کرتا ہے۔

اس ترتیب اور تربیت سے جب وہ بیس سال کا ہوجائے تو اس کا امتحان لیا جائے اور اسے استعداد اور رغبت کے لحاظ سے کسی کام پر متعین کیا جائے۔ جو بچے عقل سکھنے اور پاک زندگی بسر کرنے کی استعداد رکھتے ہوں انہیں منتخب کر کے اور دس سال تک مخصوص علوم سکھا کیں اور پھر تمیں سال کی عمر بیں ان کا امتحان لیا جائے ، تا کہ وہ آزمائش سے گزر کرزیادہ سخت ہو جا کیں۔ جو جوان اس آزمائش میں کامیاب ہو جا کیں، انہیں اور پانچ سال تک حکمت و فلفہ پڑھا کیں۔ خاص کر انہیں مفہوم فہمی کی تعلم دیں، کہ وہ کیونکر درست سوچیں اور مادیات و محسوسات سے نکل کر مجردات اور مفعولات تک پہنچیں اور کرونکر دانش مندانہ حکومت کریں۔

فكر كے متعلق كہتا ہے كہ اس كى دوسميں ہوتى ہیں۔

تفکر کلیات ۔

نفرجز ئيات ـ

لیکن کل کا فکر جزو کے فکر سے زیادہ اہم ہے، مثلا بینفکر کہ انسان کیا ہے، اس نفکر سے کہ احمد کون ہے، زیادہ اہم ہے۔ یااس قوت کا نفکر جو نبا تات میں علت نشو ونما ہے، درخت معین کے نفکر سے زیادہ اہم ہے۔ درخت معین کے نفکر سے زیادہ اہم ہے۔ جب یائے سال تک طرز فکر کی تربیت ہوجائے، اور مفہوم تک رسائی حاصل ہو، تو جب یائے سال تک طرز فکر کی تربیت ہوجائے، اور مفہوم تک رسائی حاصل ہو، تو

اییا جوان ۳۵ سال کی عمر میں حاکم بن سکتا ہے، بشرطیکہ اپنے آپ کوفراموش کر کے قوم
کے لیے زندگی وقف کردے، یعنی اپنے لیے نہ تو دولت پیدا کرنے کا خواہاں ہونہ جاگیر
کا طالب۔ نہ اسے بیوی کی پروا ہو نہ اولاد کی خواہش ، بلکہ سپاہیوں کی طرح اپنے
ساتھیوں کے ساتھ کھائے پئے اور اٹھے بیٹھے۔ زندگی کی ضروریات میں قناعت کرے۔
اہل وطن اسے انثادیں کہ وہ ایک سال تک زندگی بے فکری سے بسرکر سکے۔

سیم وزرگھٹیالوگوں کامقصود ہوتا ہے۔ جا کموں کو خداسے رحمت اور بخشش کی طلب کرنی جاہیے۔ جب کوئی جا کم زروسیم کا طالب ہو، تو اسے جا کموں کے گروہ سے الگ کردینا جاہیے، تا کہ وہ دولت پرست طبقہ میں زندگی بسر کرے۔ جا کم مقررہ بیوی نہیں رکھے گا، بلکہ خوراک اور گھر کی طرح ان میں عورتیں مشترک اور اولا د نامعلوم ہوگی اور تمام ما کمیں بچوں کی تربیت میں مشغول رہیں گی۔

یہ عجیب ترتیب حاکم طبقہ کے لئے مخصوص ہے۔ ادنی طبقہ مقررہ بیوی اور اولا د رکھیں گے اور ایسی زندگی کے عادی رہیں گے۔

اس لحاظ سے افلاطون کی اشتراکیت موجودہ اشتراکیت نہیں کیونکہ بیصرف حکمران طبقہ اور فوج سے مخصوص اور انہیں میں محدود ہے۔ طبقہ سوم مکمل طور پر متنتی ہے اور ان میں دولت محدود نہیں ۔ پس افلاطون کی اشتراکیت دونوں بلند طبقوں کے استبداد وقوت کی دوک تھام اور اعتدال کے لیے ہے۔ ایک نقط نظر سے اسے موجودہ اشتراکیت کا عکس کہہ سکتے ہیں، یعنی موجودہ اشتراکیت میں حکمران طبقہ تمام مال و دولت کو جمع کرتا ہے اور تقسیم کردیتا ہے، لیکن افلاطونی اشتراکیت میں حکمران طبقہ تمام مال و دولت کو جمع کرتا ہے اور فع کردیتا ہے، لیکن افلاطونی اشتراکیت میں تمام دولت طبقہ سوم کے ہاں جمع ہوکر رفع احتیاج کے لیے دونوں او نے طبقوں کو ایک اندازہ سے دی جاتی ہے۔

انہیں انجام دے سکیں۔

شادی سے پہلے آ زمائش کرنی چاہیے کہ میاں بیوی تندرست ہیں۔ اگران کے ہاں بچہ پیدا ہوگا تو معاشرہ میں ایک تندرست کا اضافہ ہوگا۔ اس لیے وہ کتاب نوامیس میں کہتا ہے کہ بیدائش سے پہلے بچے کی تربیت ہونی چاہیے، اگر ناقص، نا تواں اور بیار بچہ پیدا ہو، تو بہتر یہ ہے کہ اسے ایسی جگہ رکھیں کہ مرجائے۔

یہ خیال آریاؤں میں بھی تھا اور ایرانیوں میں بھی اور اس کا اثر زال کے افسانہ سے ظاہر ہوتا ہے۔ زال کے باپ سام نے اسے ناقص اور بیار بھتے ہوئے دور بھینک دہاتھا۔

افلاطون کی رائے میں ناقص نامولود ناقص کام کرتا ہے اور اس پرتربیت کا اثر نہیں ہوتا اوراگر ہوتو کم ہوتا ہے۔

مرد کے لیے شادی کا ذمانہ تیں سے بتالیس سال کا درمیانی عرصہ ہے اور عورت کی شادی کا وقت ہیں سے چالیس سال کا درمیانی عرصہ ہے، اگر مرد نے پنیس سال تک شادی نہیں کی تو لازی ہے کہ وہ دولت کی طرف راغب ہو جائے۔ مرد کو پخالیس سال کے بعد اور عورت کو چالیس سال کے بعد صاحب اولاد ہونے کی کوشش کرنی چاہیے۔ رشتہ داروں میں شادی جیسا کہ معر، ایشیائے کو چک اور ایران میں رواج ہے، افلاطون کے رائے کے مطابق نہیں۔ وہ الی شادیوں سے روکتا ہے اور کہتا ہے کہ قریبی رشتہ داروں میں شادی درست نہیں۔ افلاطونی معاشرہ اس ترجیب سے تشکیل پاتا ہے کہ دائش مند اور می الاعضاء لوگ جو بالطبح محدود ہوتے ہیں حاکم ہوں اور نبتا زیادہ تعداد فوجی اور کا فظا وطن لوگوں کی ہو، اس سے زیادہ طبقہ تا جراور کا شتکار ہوں، جو پہلے دوگر وہوں کی مغروریات فراہم کریں۔

ہندواران میں بھی ایسی ہی طبقاتی تقتیم موجود ہے۔ایک لحاظ سے کہا جاسکتا ہے

کہ ان دونوں کا فکر جمہور بیہ افلاطون سے زیادہ وسیع تھا۔ ہندوستان میں معاشرہ تین طبقوں کی بجائے جار بلکہ پانچ طبقوں میں بہتر تیب ذیل تقشیم تھا۔

#### راہنما

برہمن۔جن کا فرض تخصیل علم وعقل تھا۔ جب برہمن بچہ دس یا بارہ سال کا ہوتا تھا، تو اس کا باپ است کسی عالم کے پاس تخصیل علم کے لیے چھوڑ دیتا تھا۔ استاد اسے علم و اخلاق کی تعلیم دیتا تھا، پہال تک کہ اسے ہرطرح سے تربیت دے کرمعاشرہ کاممبر بننے کی اجازت عطا کرتا تھا۔

#### فو جي ☆

کشتری یا گھتری۔ بیونوجی گروہ تھا۔ اس کی تربیت کاطریق اور تھا۔ اکثر اوقات اس کا استاد برہمن ہوتا تھا، جو اسے سواری اور آلات جنگ کا استعال سکھا تا تھا۔ گھتری کے لئے وعدہ کا ایفالازی تھا اور وہ پہلے گروہ کا محافظ ہوکر مردانہ وارزندگی بسر کرتا تھا۔ پیشنہ کا رتا جر کہا

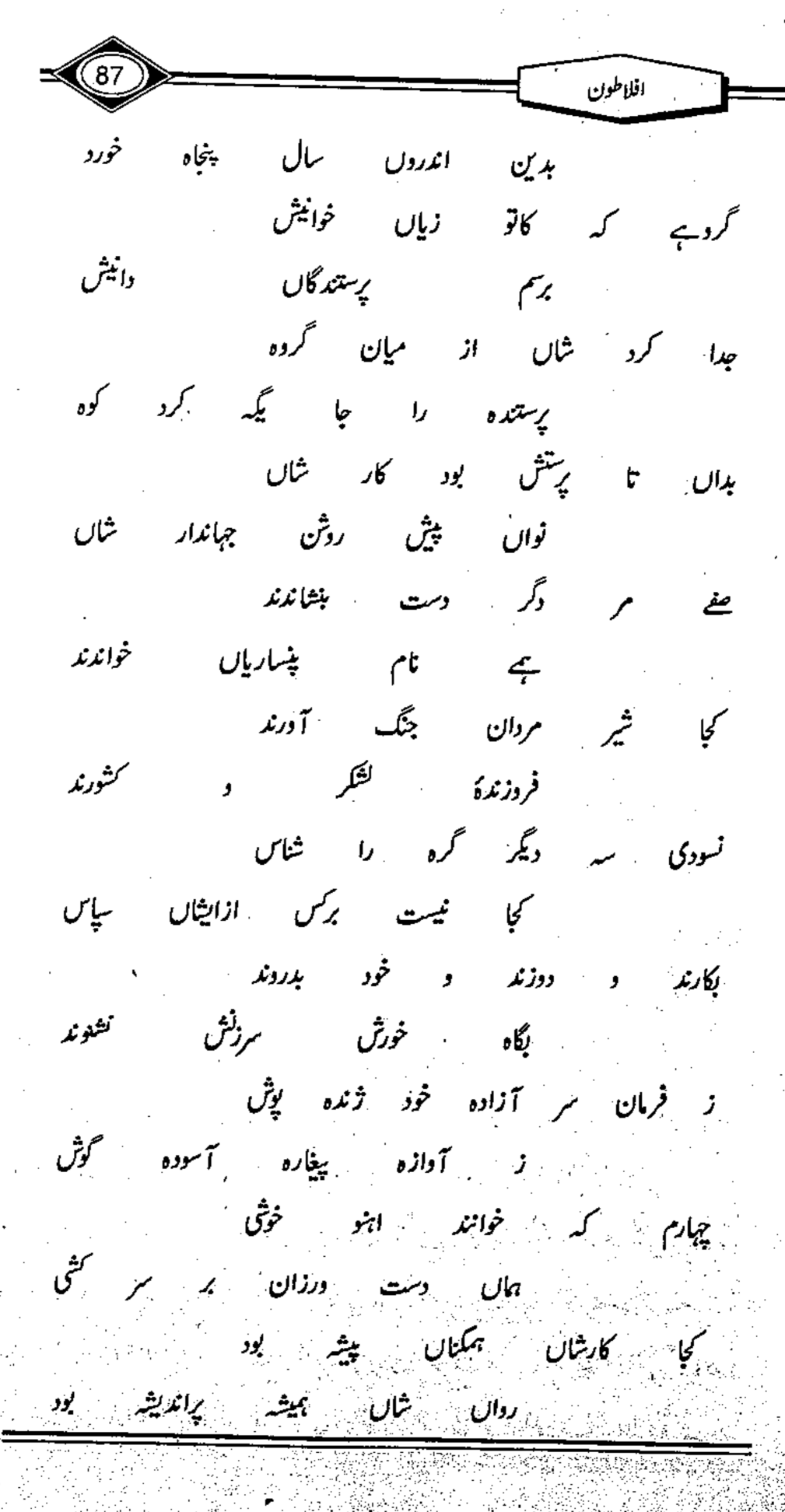
ولیش۔ بیالوگ تا جراور کاشٹکار تھے۔ ان کی تربیت بھی مخصوص تھی۔ بیر ہمن اور کھتری کے ہم مرتبہ نہ تھے اور اپنے کام کے لحاظ سے تربیت حاصل کرتے تھے۔ مزدور ہے

شودر \_ بیمز دور اور خادم ہوتے تھے۔

کی کمین 🖈

نے۔ بینہایت اونی کام کرتے تھے اوران کے لیے علم کی تدریس کی قطعاممانعت تقی۔

> اران میں بھی چار طبقے تھے، جیسا کہ فردوی کے شاہنامہ سے ظاہر ہے: بہر بیشہ در انجمن گرد کرد.



ایران میں ہرگروہ کی تربیت علیحدہ علیحدہ مخصوص تھی۔ ایک نکتہ جوافلاطونی جمہوریہ کوایران و ہند کے معاشرہ پرتر جے دیتا ہیں ہے کہ یونانی معاشرہ میں ابتدأ تربیت مشترک تھی اور اس کے بعد استعداد کی بنا پر تذریحاً انتخاب ہوتا تھا، تا کہ قابل لوگ اعلیٰ درجہ پر فائز ہوں۔ ہوتا۔

افلاطون کی رائے کے مطابق معاشرہ کے بہترین لوگوں کو حاکم ہونا چاہیے ، لیکن ہندوا بران میں بہترین لوگ معاشرہ کے امور سے جدا ہوکر ، پوجاپا ٹ اور تزکیہ نفس میں محو رہتے ہیں۔

افلاطون کے نظریہ کے مطابق مرد وعورت بیں سال کی عمر کے بعد شادی کے رشتوں میں بندھنے کے قابل ہوتے ہیں، تا کہ تندرست آ دمیوں کا معاشرہ میں اضافہ ہو۔

ہندوستان میں کوئی ایسی قیرنہیں تھی، بلکہ دونوں ملکوں میں یہ خواہش تھی کہ ان کے اور بچیال عفوان شباب میں شادی کریں۔ ہندوستان میں روحانی طبقہ گوشت سے برہیز کرتا تھا، کیکن فوجی لوگ جو چاہتے تھے کھاتے تھے، بلکہ اپنے وقت کا ایک حصہ شکار میں گزارتے تھے۔ برہمن فوجی فنون سے نہ صرف آگاہ ہوتے تھے بلکہ استادی بھی انہیں کے حصہ میں تھی، لیک استادی بھی انہیں کے حصہ میں تھی، لیکن ان کا کام علم سکھانا تھا۔ وہ خود فوج میں شامل نہیں ہوتے تھے۔ افلاطون کے اصول کے مطابق تا جرول کو تھوڑ ہے منافع پر قانع ہونا چاہیے۔ عادل انسان وہ ہوتا ہے جواپنے کام کو درست طور پر انجام دے اور فرض کاحتی اوا کرے۔ انسان وہ ہوتا ہے جواپنے کام کو درست طور پر انجام دے اور فرض کاحتی اوا کرے۔ مندی مفکر وں کا بھی ایسا ہی خیال تھا۔ وہ کہتے تھے کہ ہرکام 'دھرم'' لیتی وین اور مرض ہوتا ہے ہرکام کو تھے نیت سے سر انجام و بنا چاہیے۔ جب افراد معاشرہ کا ہر فرد اپنے فرض کو تھے طور پر اوا کرے، معاشرہ کی پوری رفاقت کرے ، تو ایسا معاشرہ گویا ایسا ساز ہے جس کے تارہم آئیگ ہوکردکش آواز پیدا کرتے ہیں۔ اس سے ماحول پاک اور ساز ہے جس کے تارہم آئیگ ہوکردکش آواز پیدا کرتے ہیں۔ اس سے ماحول پاک اور ساز ہوں کے اور کیش آواز پیدا کرتے ہیں۔ اس سے ماحول پاک اور ساز ہوتا کی جس کے تارہم آئیگ ہوکردکش آواز پیدا کرتے ہیں۔ اس سے ماحول پاک اور ساز ہے جس کے تارہم آئیگ ہوکردکش آواز پیدا کرتے ہیں۔ اس سے ماحول پاک اور

قابل ستائش وجود میں آتا ہے۔

پس افلاطون کاعدل توازن ہم آ ہنگی کا دوسرا نام ہے۔ وہ معاشرہ جس میں اتحاد اور ہم آ ہنگی نہ ہو، وہ آخر کار کمزور ہوکرمٹ جاتا ہے۔

عدالت توطافت ، توازن اورنظم کانام ہے۔جس نے نظم اور حسن کو حقیق معنوں میں سمجھ لیا، وہی عادل ہے۔ عدالت انسان میں شجاعت اور حکمت وعفت پیدا کرتی ہے۔
اسے مہذب اور بااخلاق بناتی ہے۔ البتہ مفکرین نے اخلاق کی تعریف اپنے سلیقہ کے مطابق کی ہے۔ حضرت سے فرماتے ہیں'' کمزوروں کی مدداوران کے ساتھ مہر بانی سے مطابق کی ہے۔ حضرت سے فرماتے ہیں'' کمزوروں کی مدداوران کے ساتھ مہر بانی سے پیش آ نااخلاق ہے۔'لیکن نشتے کہتا ہے کہ دلیری اور شہامت کانام اخلاق ہے۔افلاطون اتحاداورہم آ جنگی کواخلاق سجھتا ہے۔

افلاطون کے افکار نے ایشیاء اور پورپ میں عموماً اور پورپین معاشرہ میں خصوصاً گہرااثر پیدا کیا ہے۔ پورپ کی ہرانجمن نے خواہ وہ دینی ہو یا دنیوی سیاست افلاطون کا کوئی نہ کا گئے ہے، جتی کہ مفکرین کی بجائے روحانی پادر یوں کو اپنا حاکم کی تر تیب افلاطون سے لی گئی ہے، جتی کہ مفکرین کی بجائے روحانی پادر یوں کو اپنا حاکم ستایم کیا ہے، کیونکہ وہ سادہ زندگی گزارتے ہیں، اپنے لیے کوئی جمع جتھا نہیں رکھتے اور اپنی تمام عمر معاشرہ کے اخلاق کی اصلاح میں گزار دیتے ہیں اور دنیا کو ترک کردیتے ہیں۔

اگرچہ ڈیموکر کی حکومت افلاطونی اصول کے مطابق نہیں کیکن عملا انگلتان میں ایسے لوگ حام کے مطابق نہیں کیکن عملا انگلتان میں ایسے لوگ حاکم سے بیل برجنہوں نے عرصہ دراز تک اپنے ملک کی خدمت کر کے تجربات حاصل کیے بول اور قوم کوان پراعتم دہو۔ یہی اصول اشتراکی ، نازی اور قائسید ممالک کا

مشرق میں فلسفدافلاطون حکمت کے نام سے محدود ہوکررہ گیا اسی لیے چندمفکرین

کے علاوہ اس سے کسی نے استفادہ نہیں کیا اور اصول حکمرانی جیسے تھے ویسے ہی رہے۔
البتہ مزدک افلاطونی افکار سے متاثر ہوا اور اس نے افلاطون کی آئیڈیالوجی کے مطابق
معاشرہ کی تشکیل کرنی چاہی ،لیکن ایرانی قوم نے اسے نہ مانا۔ اس کے نام سے فقط
اشتراکیت منسوب ہوئی۔ اب تک ایران میں کوئی سے طور سے نہیں جانتا کہ اس کا مقصد
کیا تھا اور وہ کیا چاہتا تھا۔

جس طرح انسان میں حکمت ،غضب اور شہوت تین قوتیں ہیں اور معاشرہ تین طبقوں میں تقسیم ہوتا ہے،اسی طرح افلاطونی عقیدہ میں وجود کی بھی تین قسمیں ہیں۔

- 1- نفسانی خواہشات میں مستغرق انسان سب سے زیادہ بست ہے۔
  - 2- اس سے اونچی وہ تتم ہے، جومحسوبہات کومصور ومجسم کرتی ہے۔
- 3- اورسب سے بلندوہ تم ہے،جس کے ماتحت مذکورہ دونوں قوتنس ہیں۔

حقائق ٹابتہ تغیر پذیر نہیں ہوتے۔افلاطون نے تخرک وُتبدل کے عقیدہ کی اصلاح کی کہ دنیا ناپائیدار اور متغیر ہے، اس کی تمام چیزیں ناپائیدار ہیں۔لیکن ایک ایسا عالم بھی ہے، جس میں تغیر و تبدل نہیں ہوتا اور وہ حقائق ٹابتہ کاعالم ہے، افلاطون نے اسے ہے، جس میں تغیر و تبدل نہیں ہوتا اور وہ حقائق ٹابتہ کاعالم ہے، افلاطون نے اسے (Eidos) کہا ہے۔ پس انسانی عقل کے بھی تین مدارج ہیں۔

- اشیائے محسوں کاعلم۔
  - مور ذہنیہ۔
  - ❖ حقائق ثابته

افلاطون کے نزویک حقائق ٹابتہ کی حقیقت جانا ہی علم حقیقی ہے۔ جوعلم ہم محسوسات سے حاصل کرتے ہیں، جیسے محسوسات ناپائیدار ہیں وہ بھی ناپائدار ہے۔ ای طرح حسن کی بھی دونتمیں ہیں۔

1- جو پھے محسوسات سے حسین نظر آتا ہے، عارضی ہے اور تایا کدار ہے۔

2- جو پچھ حقائق میں ہے، وہ پابندہ ہے اور قابل توجہ ہے۔ جومفکر حکمران بنیں انہیں چا ہے

کہ حقیقت صور کو مجھیں تا کہ جمہوری عدل کامفہوم معلوم ہو۔ انہیں مقعو لات کی دنیا
میں بھی سجح اور کمل ہونا چا ہے۔ جتنا کوئی حقائق ثابتہ کو سمجھتا ہے وہ اتنا ہی خیر محض کے
قریب بہنج جاتا ہے اور سعادت جاوید حاصل کرتا ہے۔

افلاطون مادہ کو آئی اہمیت نہیں دیتا۔ وہ اسے '' نازیبا'' کہتا ہے اور عالم محسوں کو اس ہے برتر مانتا ہے۔ جب حسن، بدصورتی پرجلوہ قلن ہوتا ہے، سورج کی شعاع کی طرح برصورتی کو خوبصورت بنا دیتا ہے۔ لیکن جب شعاع اس ہے منقطع ہوتی ہے، بدصورتی اپنی جگہ پر آ موجود ہوتی ہے۔ مادہ بالقوہ ہے بالفعل نہیں ہے۔ اس لیے عالم محسوں کا مستقل وجود نہیں ہے، بلکہ یہ ایک سایہ ہے۔ انسان کوسایہ سے اصل کی طرف رجوع کرنا جائے۔ مولا ناروم کہتے ہیں:

ای عرضها از چه زائیر از صور وی صور بهم از چه زائیر از نگر این جهاب یک فکرت است از عقل کل عقل چون شاه است و فکرتها رسل

غیب را ابرے و آبے دیگر است

آسان و آفاب دیگر است پس جس قدر جنبه مادی وحس میں کمی ہوگی، اتنی ہی جنبہ تجرد میں ترقی ہوگی یعنی حقائق ثابتہ ہے قرب ہوگا حتی کہ مادیات کا پردہ بالکل اٹھ جائے گا اور مجرد محض رہ جائے گا اور انبان عالم تغیر و تبدل ہے نکل کر عالم سکون میں پہنچ جائے گا۔ جس طرح محسوسات حواس پنجگانہ وحس مشیز کے دریعہ محسوس ہوتے ہیں ای طرح عقل کے واسطے سے ممیز ، معقولات بھی حواس مخصوص کے ذریعے سے مجھے جاتے ہیں

یخ حسے است جز ایں پیج حس آن چو زر سرخ و ایں حس ہا چومس حقائق ثابتہ حدود و زمال و مکان سے بے نیاز ہیں اور علم الٰہی میں غیر فانی ہیں۔ افلاطون نے بچاس سال تعلیم و تدریس میں گزارے۔ 12سے ۳۵ مکالمات تک اور تیرہ خطوط اس کی یا دگار ہیں۔ بعض خطوط بہتر تیب ذیل ہیں۔

- ان Republic) جمہوریت پاسیاست ۔
  - لا الميس يا قوانين ـ (Laws)
    - راوس (Timoes) ياوس ❖
  - ♦ Sophist) موفسط يا سوفسطائيت ـ
    - (Phaedos) فيدوس ـ
      - التوليس كراتوليس
        - پ گرگیاس۔
          - پرمیندس۔
      - یروتاغورث\_۔
      - فدرؤس (حسن)

نوامیس و تیاوس کا عربی ترجمه اصل مکتوب سے نہیں ہوا بلکہ جالینوس کی شرح ہے کیا گیا ہے۔

افلاطون نے مشرق میں اس طرح مقبولیت عاصل کی کہ بعض دوسری کتب بھی اس کے نام سے مشہور ہوگئیں، جیسے مابعد الطبیعات یا الہیات افلاطون۔
مختصر طور پر بیان کیا جاچکا ہے کہ افلاطون کی عبارات شاعرانہ اور مرموز بیل عرفاء اسلام نے اسے کنج شانگال تصور کیا اور مرموز کو زیادہ مرموز بنایا۔ خاص کرمولا تاروی نے اسلام نے اسے کنج شانگال تصور کیا اور مرموز کو زیادہ مرموز بنایا۔ خاص کرمولا تاروی نے

شاعری کے قالب میں ڈھال کرنور "علیٰ نورینادیا۔

عقیدہ افلاطون میں تمام جزئیات اپنے کلیات کی طرف جاتی ہیں اورکلیات وصدت (خیرمحض) سے فلاہر ہوتی ہیں۔سب اسی کی تلاش میں ہیں اورانسان بھی اسی کی تلاش میں بیں اورانسان بھی اسی کی تلاش میں بین اورانسان بھی اسی کی طرف رواں تلاش میں بیتر اوراشیاء اس کی طرف رواں دوال ہیں۔حقیقت جاوید بےشکل ہے۔اعیان ٹابتہ اصل ہیں اوراشیاء ان کی نقل لیکن اصل نقل سے جدا ہے۔معقول ومحسوس کا درمیانی واسطہ جان ہے، جو تحرک اور عقل کے ظہور کی علت ہے۔

افلاطون نے اپنی زندگی میں اپنی آئیڈیالوجی سیاست کو عملی رنگ میں دیکھنا چاہا، گر یونان کو مناسب نہ جان کر سسلی چلا گیا ، کیونکہ سسلی ہے حاکم دیونیسوس (Dionysius) نے اسے دعوت دی تھی۔ افلاطون کا ایک دوست دیون نام وہال تھا، جس سے اسے مدد کی امید تھی۔ شروع میں دیونیسوس نے افلاطون کی بہت عزت کی لیکن اس کے افکار کو اپنی خواہشات کے مخالف پاکر سردمہری کرنے لگا۔ بہت عزت کی لیکن اس کے افکار کو اپنی خواہشات کے مخالف پاکر سردمہری کرنے لگا۔ کہتے ہیں کہ اس نے افلاطون کو قیروال کے ایک مفکر کے ہاتھ فروخت کردیا، جس نے بخرید کراسے آزاد کیا۔

افلاطون دیونیسوں کے کہ ہے سلوک سے بست ہمت نہ ہوا۔ جب اس کا بیٹا سسلی کے تخت پر بیٹھا ، تو افلاطون پھر سسلی چلا گیا ، لیکن اس دفعہ بھی پہلے کی طرح ناکام لوٹا۔ افلاطون تیسری بار پھر سسلی گیا تا کہ بادشاہ اورا پے دوست دیون کے اختلاف کو دور کر ہے لیکن آخر بار بار کی تاکامی سے اس نے بیٹیجہ نکالا کہ اس کی ایڈیا لی سیاست کو جر باد کہا اورا کی ایڈی کی اتنی بلند نہیں کہ اس پڑمل کیا جائے۔ چنانچہ اس نے سیاست کو خیر باد کہا اورا کی اکیڈی کی بنیاد ڈالی جودوسال تک قائم رہی اور آخر ۲۹۵ ق۔م میں مٹ گئی۔

افلاطون نے ای (۸۰) برس کی عمر بائی اور بیرسارا عرصه تنباره کر

ابنائے وطن کی تعلیم و تربیت میں صرف کردیا۔ اپنی زندگی کی آخری رات اس نے اپنے شاگر دیے نکاح کی مجلس میں گزاری۔ دوستوں سے دل کھول کر باتیں کی مجلس برخاست متاگر دیے نکاح کی مجلس میں گزاری۔ دوستوں سے دل کھول کر باتیں کی مجلس برخاست ہونے پر کری پر سو گیا۔ صبح ہوئی تو لوگ اسے جگانے آئے مگر وہ ابدی نیند سوچکا تھا، چنانچہ اسے نہایت عزت واحترام کے ساتھ دفن کردیا گیا۔

\*\*

#### ارسطو

ارسطو کے باپ کا نام نکوماخوں ( Nicomachus) تھا جو ستاگرہ (Stagra) کا باشندہ تھا۔ارسطو کی بیدائش ۲۸۷ق۔م میں ہوئی۔اس کا باپ سکندر کے دادا آمینتس (Amyntus) کا دوست تھا۔

جب ارسطوسترہ ، اٹھارہ برس کا ہوگیا، تواہے افلاطون کے مدرسہ میں بٹھایا گیا۔
جب تک افلاطون زندہ رہا، اس سے استفادہ کرتا رہا۔ افلاطون بھی اس سے بہت محبت
کرتا تھا اور اسے مدرسہ کی عقل کہتا تھا۔ چونکہ بیددولت مندتھا اور کتابوں کا عاشق اس لیے
اس نے اپنی لائبریری بنالی۔ بیابیاشا گردتھا، جو اُستاد کے افکار کوسوچتا اور ان پر بوری
توجہ دیتا تھا۔ مستقبل میں اسے استاد کے خیالات کے ساتھ اتفاق ندرہا۔

جب افلاطون مرگیا، تو ارسطو ہرمیاس (Hermias) کے پاس جلا گیا اور تین سال تک وہاں قیام کیا۔ بیخص ارسطوکا شاگر دتھا اس نے استاد کی بہت آؤ کھگت کی اور اپنی بھانجی سے شادی کر دی۔ سے سے سے شادی کر دی۔ سے سے میں فیلقوس نے اپنے بیٹے اسکندر کو اس کی شاگر دی میں دے دیا۔ لیکن چونکہ اسکندر کا رجحان زیادہ تر سپا ہیانہ کر تبوں کی طرف تھا، اس لیے فلفہ کی تعلیم سے زیادہ متاثر نہ ہوا۔

فیلقوس کی موت کے بعد اسکندر تخت نشین ہوا اور جلدی ہی ایٹیاء کی فتح کے لیے چلا گیا۔اس کے بعد اُستاد وشاگرد کی ملاقات نہ ہوسکی۔صرف خط و کتابت پر انحصار تھا۔

۱۹۵ سال کی عمر میں ارسطونے اپنا مدرسہ جاری کیا ، جوجلدی ہی افلاطونی اکیڈی کی طرح شہرت سے ہمکنار ہوگیا۔ یہاں کے شاگر داپنے استاد کی طرح منطقی اور طبیعی شے۔

افلاطونی اور ارسطوکی اکیڈی میں چشمک بھی پیدا ہوگئی ، جس کی وجہ سے ارسطونے استاد کے افکار کی تر دید گی۔ چونکہ افلاطونی اکیڈی کا حامی اپنے بانی کی شہرت کے سواکوئی نہ کے افکار کی تر دید گی۔ چونکہ افلاطونی اکیڈی کا حامی اپنے بانی کی شہرت کے سواکوئی نہ کے افکار کی تر دید گی۔ چونکہ افلاطونی اکیڈی کا حامی اپنے بانی کی شہرت ہوگئی اور ہر کے افکار کی تردید کی استاد مشہور تھا ، اس لیے ارسطونے مدرسہ کی بہت شہرت ہوگئی اور ہر طرف سے شاگر دول کی اتنی گئرت ہوگئی کہ ان کا انتظام دشوار ہوگیا۔ ارسطونے بیدد کھے کو مطرف سے شاگر دول کی اتنی گئرت ہوگئی کہ ان کا انتظام دشوار ہوگیا۔ ارسطونے بیدد کھے کو مطرف سے شاگر دول کی اتنی گئرت ہوگئی کہ ان کا انتظام دشوار ہوگیا۔ ارسطونے بیدد کھے کو مطرف سے شاگر دول کی اتنی گئرت ہوگئی کہ ان کا انتظام دشوار ہوگیا۔ ارسطونے بیدد کھے کو مطرف سے شاگر دول کی اتنی گئرت ہوگئی کہ ان کا انتظام دشوار ہوگیا۔ ارسطونے بیدد کھے کو مطرف سے شاگر دول کی اتنی گئرت ہوگئی کہ ان کا انتظام دشوار ہوگیا۔ ارسطونے بیدد کھے کو میاں

میم دیا کہ طلبہ ہردسویں دن اپ میں سے ایک ناظم متخب کریں۔
طریق تدریس یہ تھا کہ استاد باغ میں چہل قدمی کرتا تھا، شاگر داس کے ساتھ ساتھ پھرتے تھے، وہ تقریر کرتا جاتا تھا، طلبہ سوال کرتے تھے اور وہ آئیس جواب دیتا تھا۔ دوران تقریر میں استاد کو نئے نئے نکات سوجھتے ۔ کیونکہ استاد کا بہترین استاد تھا مند شاگر دہوتا ہے، جس کے عاقلانہ سوالات سے اس کے افکار میں ایک تحریک پیدا ہوتی ہے اور یہ تحریک استاد کے لیے غور و تامل کا وسیلہ بنتی ہے۔ اس مناسبت سے ارسطو کے مدرسہ کا اور یہ تحریک باتوس (Peripatos) کے معنی نام بری باتوس (Peripatos) کے معنی بھی قدمی کے ہیں۔ عربی میں اس کا ترجمہ ''مشا کین'' ہے ۔اس کے مقابلے میں افلاطونیوں کو''اشراقین'' کہتے ہیں۔ مشا کین منطق تھے اور اشراقین تخیل وادب وشعر اور راضات کے دلد داہ تھے مگر دونوں کا مقصود ایک ہی تھا۔

افلاطونی مدرسه میں ریاضیات اور فلسفتملی ونظری اہم شار ہوتے تنصاور ارسطوکے مدرسه میں طبیعات وزندگی شناسی (Biology) کواہمیت حاصل تھی۔

افلاطون کے افکار کی بنیادعلم ریاضی اور تقریحض تھا، کیونکہ اس کو اسکندر جیسامر بی حاصل نہ تھا۔لیکن ارسطو کو اسکندر کے ذریعہ یورپ ایشیاء اور افریقہ سے متواتر نباتات حیوانات اور کتب دستیاب ہوتی تھیں۔اسکندر نے اپنے میرشکار،میر باغبانی اور میر ماہی کیری وغیرہ کو تھم دے رکھا تھا کہ جہاں کہیں کوئی نباتات یا نیا حیوان ملے استاد کو بھیج دیں۔ای طرح اسے مصر،شام،ایران وغیرہ کے خزائن اور کتب خانوں سے جو پچھ ہاتھ دیں۔ای طرح اسے مصر،شام،ایران وغیرہ کے خزائن اور کتب خانوں سے جو پچھ ہاتھ آتا تھا۔مقدونیہ میں بھیج دیتا تھا۔اگر چہ استاد اس قابل تھا کہ ایسی کتب سے استفادہ کرے دیتے تھے۔
الوگ اسے ترجمہ کرکے دیتے تھے۔

اس کی تصانیف ہے معلوم ہوتا ہے کہ اس نے اسکندر کی بھیجی ہوئی مختلف نباتات اور حیوانات سے استفادہ کیا۔ کہتے ہیں کہ اس کے مدرسہ بیس مختلف مما لک کی نباتات اور غیرمما لک کے نباتات اور غیرمما لک کے خیوانات اس کثرت ہے جمع ہے کہ مدرسہ عجائب گھراور چڑ یا گھر معلوم ہوتا تھا۔ یہی اسباب اس کے فلسفہ کی اساس تھے۔

ارسطو اور افلاطون کی بنائے فکر جدا جداتھی۔ اس لیے ان کے نظر پول میں بھی اختلاف بیدا ہوا۔ افلاطون اپنے فکر کی قوت سے چیزوں کو بچھتا تھا اور ارسطود کی کرسوچہا تھا۔ افلاطون تخیل بہندتھا۔ اصول علم ریاضی ومنطق اس کے مخصوصات تھے، کیونکہ ان کے سوا چارہ نہ تھا۔ نیکن ارسطونے زندگی شناسی منطق ، مابعد الطبیعات پر اپنے فلفہ کی بنیادرکھی۔

کہتے ہیں ارسطونے ایک ہزار کے قریب تصانیف جھوڑیں ، جونو دس سال کے عرصہ میں ناممکن معلوم ہوتی ہیں۔ بیمکن ہے کہ اس کے شاگر دوں نے اپنی تصانیف کو ارسطوکی تصانیف مشہور کردیا ہو۔ ذیل کے رسائل اس کی تصنیفات میں سے مشہور ہیں۔

- المقولات (Categories)منطق ميں۔
  - (Hermeneutic)العباره
    - (Analytic) القياس
    - (Apodeictic) البريان
      - (Topies) الجدل
  - (Sophistici Elenchi) الفاليا
    - (Rhetoric) انظابر
      - الشر(Poetic)
    - (Meteorology) الكون والفساد
      - الاثارالاوليه(Deanima)
        - (De Sensu) نفس 💠
- (Sense and Sensibles) الحس وانحبوس
  - (Historia Animalium)الخيرال
    - (Metaphysics) العدالطبيعه
      - (Ethics) الافلاق

ارسطو کی ایک بری خدمت ریہ ہے کہ اس نے علمی اصطلاحات وضع کیں جواب

تک قائم ہیں۔ یہ حقیقت ہے کہ وہ موجود منطق کا موجد ہے جو آج بھی یورپ اوراسلامی ممالک میں پڑھایا جاتا ہے۔ علمائے یورپ نے اس کی منطق کو ترقی دے کر کلمل کر دیا۔

ارسطو کا اصل موضوع طبیعات اور بیالوجی ہے، جس میں وہ اپنے پیش رؤل سے بہت آگے ہے۔ ستارہ شناس میں اس کا مرتبہ دوسرے علماء سے بلند نہیں۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ اس کے پاس سامان نہ تھا، یا اسے نباتات وحیوانات کے مطالعہ سے ہی فرصت نہیں ملی۔

نیاغورث آ فاب کومرکز عالم قرار دیتا تھا، کین ارسطونے زمین کومرکز قرار دیا۔ وہ
سیای زندگی کا بزرگ ترین محقق ہے حتی کہ ہندوستان بھی اس کی نظیر پیدا نہ کر سکا۔ اس
نے اپنے نکات بیان کیے ہیں، جو ہندوستان کے عقلاء کے عقیدہ وعمل سے کامل موافقت
رکھتے ہیں۔ وہ کہتا ہے۔ خوراک عام طور پراپنے کھانے والے کی زندگی کا راستہ عین کرتی
ہے۔ ہندوستان کے عقلاء نے ہر طبقہ کے لیے خوراک معین کی ہوئی ہے، بلکہ خوراک کو
تین قسموں میں منقسم کیا ہے، یعنی برہمن گوشت اور حیوانی خوراک سے برہیز کرے،
کیونکہ بیاس کی زندگی کے مطابق نہیں ہے۔ فوجی کھا سکتا ہے تا کہ اس میں قوت حیوانی
اور قبر مانی بڑھے۔ پست طبقہ کے لیے سی خوراک کی کوئی قیدنہ تھی۔

ارسطو کی مابعد الطبیعہ بھی اس کی زندگی شناس کے تجربات اور مشاہدات کا بھیجہ ہے۔ وہ کہتا ہے کہ حرکت کی علت ہواور ہے۔ وہ کہتا ہے کہ حرکت کی علت ہواور ہرعلت ایک منزل پر معلول بن جاتی ہے۔

افلاطون کے ہاں معقولات اصل ہیں اور محسوسات ان کا پرتو، جو مستقل وجود کے اہل نہیں لیکن ارسطو انہیں قریب تر لے آیا ہے اور اس نے مادہ وقوت کے عنوان سے اس کی شرح کی ہے۔ اس کے عقیدہ کے مطابق ایک قوت حقیق ہے اور اس سے جو پچھ ظہور میں آتا ہے، مادہ ہے اور مادہ بھی حقیق ہے۔ ہرعرض اپنی باری پر جو ہربن جاتا ہے، مثلا، جوانی ، بجین کی طافت ہے۔ جو جوانی کی نسبت مادہ ہے۔ یعنی عالم طفولیت کے مثلا، جوانی ، بجین کی طافت ہے۔ جو جوانی کی نسبت مادہ ہے۔ یعنی عالم طفولیت کے ارتفاء نے مردکی صورت یائی اور بج کا ارتفاء نطفے سے اور نطف ایک کمرور اور نا معلوم موگا کہ مادہ، شخصے۔ اسی طرح اگر ہم سلسلہ قوت اور مادہ کا کھوج نگانا جا ہیں تو معلوم ہوگا کہ مادہ،

قوت محض اوراگراس ہے بھی آ کے بردھیں ، تو بڑھاپا اورموت ہے ، پھر کی حالتوں کے بعد مادہ قوت بن جاتا ہے۔ پس زندگی ایک حرکت ہے ، جوایک لمبے خط سے ظاہر ہوتی ہے اور منفی سے مثبت کی طرف منتہی ہوتی ہے اور آغاز سے انجام کو پہنچتی ہے۔ اس دوران میں مادہ بے شار حالتیں بدلتا ہے۔ بقول مولا نا روم'' ہفتصد و ہفتاد قالب دیدہ ام۔' مادہ کی صورت دہندہ قوت ہے۔ اگر چہ بیقوت باطن میں ہے لیکن اس کا اثر ظاہر پر ہوتا ہے اور اشیاء کو مختلف اشکال میں تبدیل کرتی ہے جی کی دہ صورت عطا کرتی ہے ، جو مقصود ہے اور اشیاء کو مختلف اشکال میں تبدیل کرتی ہے جی کہ دہ صورت عطا کرتی ہے ، جو مقصود ہے اور بہی صورت تھیل صورت ہے۔ اس کی تکیل تک جونو آئص دکھائی دیتے ہیں ، دہ مادہ کی ناموز ونیت کا باعث ہیں۔

خدا کے متعلق ارسطو کا یہ عقیدہ ہے کہ وہ ایک قوت مقاطیسی ہے، جو تمام اشیاء کوا پی طرف کھینچتی ہے، جو تمام اشیاء کوا پی طرف کھینچتی ہے، لیکن در حقیقت نہ وہ خالق ہے اور نہ خلق وخلقت سے اسے کوئی تعلق ہے۔ کشش کا باعث صرف رہ ہے کہ تمام اشیاء اس کی عاشق ہیں ۔

رشته در گردنم افکنده دوست ے کشد آنجا کہ خاطر خواہ اوست

حرکت درحقیقت بتیجہ کشش ہے، جوزندگی کا اظہار ہے۔ پس حرکت خدائی کشش کا بتیجہ ہے۔ اس لحاظ سے کہا جاسکتا ہے کہ خدا زندگی کی علت ہے۔ بیعقیدہ نداہب یہودونصاری اورمسلمانوں سے مختلف ہے، کیونکہ بید نداہب خلقت کی تخلیق خدا کے تھم سے مانتے ہیں۔

ارسطوکا خدا ہے نیاز ہے۔ اپنی نمود کا نیاز مندنہیں۔ نہ کسی کو دوزخ میں ڈالتا ہے نہ بہشت میں بھیجنا ہے ، نہاسے نیکی سے تعلق ہے نہ برائی سے۔ وہ صرف قوت اور مادہ کا قائل ہے، جوالیہ دوسرے سے جدانہیں ہو سکتے۔

جان جسم کی قوت ہے، جس نے اسے بیصورت دی۔ اگر چہ جان جو ہر بے مثل ہے۔ لیکن جسم کی ساخت کے مطابق اس سے افعال سرز د ہوتے ہیں مثلاً نباتات میں قوت بالیدگی ہے اور وہ غذا کی مختاج ہے۔ لیکن جب عالم نباتی کی تحمیل ہوجاتی ہے، میں وائل ہوجاتی ہے، جہاں اسے حرکت وحس عطا ہو تو دہ بالیدگی کے باعث عالم حیوانی میں وائل ہوجاتی ہے، جہاں اسے حرکت وحس عطا ہو

جاتی ہے اور جب عالم بشریت میں داخل ہوتی ہے تو نفس اور عقل سے بہرہ یاب ہوتی ہے اور حواس پنجگانہ حیوانات کی نسبت زیادہ کامل ہو جاتے ہیں۔ حس مشترک قوت ممیز ہو کو تقویت دیتی ہے۔ مصوسات کے اثر کو یا در کھتی ہے۔ رفع نواقص اور تکیل خلقت کی آرز و جو تمام مخلوق میں حس کے بغیر موجود ہے، انسان میں ظاہر ہو جاتی ہے اور اسے بے قرار کردیتی ہے۔ نفس انسانی جو مد بربدن اور محسوسات کاحس کنندہ اور محسوسات کے اثر کا تمرار کردیتی ہے۔ نفس انسانی جو مد بربدن اور محسوسات کاحس کنندہ اور محسوسات کے اثر کا تمران ہو جاتا ہے، لیکن اس کا جو ہر جسے عقل یا قکر کہتے ہیں فنانہیں ہوتا۔

ارسطوکاخلاق کی بنیادخوش بختی اورمسرت پر ہے۔وہ خواہشات نفسانی کی تکیل کی مسرتوں کو بیان کرنے کے بعد کہتا ہے کہ انسان شرف واختصاص قوت عقل وفکر میں ہے۔ جس قدر قوت عقل وفکر کامل ہوگی ،اتنی ہی خوش بختی اورمسرت حاصل ہوگی اس لیے خوش بختی برتری فکر کانام ہے۔

فکر سے خواہشات موزوں اور میں کوروش اور نفس کو اس کا مطیع کرتا ہے جس سے خواہشات موزوں اور متناسب ہوتی ہیں اور وہ میانہ روی اختیار کرتا ہے۔ اس ترتیب سے خیر جے سقراط عقل اور افلاطون ہم آ ہنگی کہتا ہے۔ ارسطو کے نزدیک میانہ روی یا اعتدال ہے۔ قرآن نے بھی میانہ روی کی تعریف بایں الفاظ کی ہے:

والذين اذا انفقوا لم يسرفوا ولم يقتروا و كان بين ذالك قواما.

تہوراعتدال سے دور ہوتا ہے اور اس طرح برز دلی ،کیکن شجاعت میانہ روی ہے۔ اخلاق اعتدال ریاضی سے وابستہ نہیں ، کیونکہ بیہ ماحول ، استعداد اور عقل سے

سیاست کے متعلق کہتا ہے، کہ انسان کو معائثرہ میں زندگی بسرکرنی جاہیے لیکن جب تک معاشرہ میں انتحاد و دیگا نگت نہ ہو، خوشحالی نہیں ملتی۔ اس لیے افراد معاشرہ اتحاد و دیگا نگت نہ ہو، خوشحالی نہیں ملتی۔ اس لیے افراد معاشرہ اتحاد و دیگا نگت سے زندگی بسر کرنے پر مجبور ہیں۔

لوازم امور زندگی سب میں انصاف سے تقلیم ہونے جاہئیں، اگر ایہ اہوتو خواہ معاشرہ کتنا ہی محدود ہو،منظم ہوجاتا ہے۔

ارسطوکے نز دیک سب سے بڑا معاشرہ جو باہم زندگی گزارسکتا ہے ایک لا کھا فراد میں محدود ہے۔

افلاطون معاشرہ میں استواری اور توانائی معاشرہ کے افراد کی آزادی اور ملکیت بہتر ہے، لینی افراد کو چاہیے کہ وہ معاشرہ کے نظم واستواری کے لیے اپ آپ کو وقف کردیں، لیکن ارسطونے افراد کی آزادی کو اہم بتایا ہے۔ اس کے خیال کے مطابق معاشرہ کو حکومت مقتنہ کے ماتحت ہونا چاہیے اور اسے حکومت کے قوانین کا احترام لازم ہو تو کومت مقتم ہو سکیس۔ اگر اتفاقاً قوم کا کوئی فرد قہر مانہ صفات کا مالک ہو، تو اسے سردار بنایا جائے۔ اس نے حکومت کا بڑا حصہ متوسط طبقہ کے سپر دکیا ہے، جوایک طرف سے بڑوں کے استبداد کی روک تھام کرتے ہیں اور دوسری طرف سے بست طبقہ کو فرائی بیدا کرنے نہیں دیے۔ خرائی بیدا کرنے نہیں دیے۔

اس کے نزدیک معاشرہ کا بہترین نظام اس میں ہے کہ افراد معاشرہ میں اپنے قوئ فکری وجسمانی کومعاشرہ کی بہبود میں صرف کریں۔

عورت کا مقام ارسطوکی نگاہ میں مردسے بیت ترہے۔ وہ کہتا ہے عورت ، مردکی فرمانبرداراور خادمہ ہے۔ یہ فلقی طور پر ناقص ہے اور مرد بالطبع اس پر برتری رکھتا ہے، اس لیے عورت کو خاوند کا مطبع بونا چاہیے۔ ہاں امور خانہ داری میں آزاد ہے۔ عورت کو مردانہ صفات اختیار نہیں کرنی چاہئیں۔ مرد کا کام حکومت ہے اور عورت کا اطاعت۔ دونوں کو ایک دوسرے کے آرام و آسائش کا خیال رکھنا چاہیے۔ مردکی شادی کی عمر سے سال اور عورت کی بین سال مقرر کی ہے۔ اس کا خیال ہے کہ آغاز شاب کی شادی نسل کو کمزور کرتی ہے۔ عیش وشق سے نے کرصحت کو بہتر بنانا چاہیے۔

ارسطو غلامی کاحامی ہے۔ وہ کہتا ہے کہ ایک گروہ ایسا ہونا جا ہے جو آزادوں کی خدمت کرے۔ غلاموں کا فرض ہے کہ وہ کاشتکاری کریں اور آزادوں کی ضروریات فراہم کریں۔غلاموں سے اس کی مرادیونا نیوں کے جنگی قیدی اور مقبوضہ غیرا قوام ہیں۔ فراہم کریں۔غلاموں سے اس کی مرادیونا نیوں کے جنگی قیدی اور مقبوضہ غیرا قوام ہیں۔ فاوندگھر کا بزرگ ہے۔ بیوی ، نیچ ، اور غلام اس کے ماتحت ہیں اور یہی ایک خاندان کے افراد ہیں۔

اگر معاشرهٔ ارسطوکو بالترتیب ہند و ایران مختلف طبقات میں تقسیم کریں تو اس کی تشکیل حسب ذیل ہوگی:
طبقه اعلی ہے

۔ آزاد یونانی جو ہرلحاظ سے خوش حال ،خوش اخلاق اور بخصیل علم وعقل سے آراستہ ہوں ، ملک کی حفاظت کریں۔

طبقه دوم 🏡

ہنرمند وصنعت کارجو دولت مند ہوتے ہیں۔

غلام

جو ہندوستانی شودروں کی طرح خدمت کرتے ہیں۔

ارسطو تجارت کوزیادہ اہمیت نہیں دیتا ،کین کا شکاری ،مولیٹی پروری اور کانکی کو پہند کرتا ہے اور بہت اہمیت دیتا ہے۔سودلیٹا اس کے نزدیک نہایت فتیج ہے۔ اس کا عقیدہ ہے کہ یونانیوں کو غیر یونانیوں سے جنگ کرنی جاہیے اور انہیں اپنا مطیع و فرمانبردار بنانا جائے۔

حکومت ہے متعلق ارسطو کا نظریہ یہ ہے کہ ڈیموکر لیک لیمی جمہوریت ہوئی جا ہیے
یاارستوکر لیمی لیمی شاہی۔ وہ کہنا ہے کہ حکومت کی خوبی اصول حکومت میں نہیں ہوتی ، بلکہ
ار باب حکومت کی خوبی و شاکستگی میں ہے اگر حاکم درست کار ہوں تو اصول خواہ ڈیموکر لیمی
ہوں یا ارستوکر لیمی ، قوم خوش حال ہوسکتی ہے ، اگر حاکم غلط کار ہوں تو ڈیموکر لیمی بارٹی
بازی اور شاہی ظلم وستم بن کررہ جاتی ہے۔

دوسی کے متعلق ارسطو کہتا ہے کہ دوئی ، ہمکاری ، ہم آ ہنگی ، محبت اور شفقت کا وسیلہ ہے ۔ آج یورپ اور امریکہ میں اس اشحاد کو تہذیب و تمدن کے نام سے قائم کیا گیا ہے اور اگر چہان مما لک کا بیا تحاد مصنوعی ہے ، لیکن ایک نظم و صبط کے ما تحت ہے ۔ اے نیل ، قوم اگر چہان مما لک کا بیا تحاد مصنوعی ہے ، لیکن ایک نظم و صبط کے ما تحت ہے ۔ اے نیل ، قوم اور وطن برتی ہے دلکش بنایا گیا ہے ، یہاں تک کہ ان اقوام کے افراد کا ای پرائیمان ہے اور اس ایمان نے ان کو ہاہم متحد ، ووست ، ہم کار اور ہمدرد ومشفق بنادیا ہے ، بالحضوص اور اتحاد کی بیان ہیں ہے جدمتحد اور منظم ہیں ۔

ارسطواتحاد ومؤدت کوعدل ہے بھی زیادہ ضروری سجھتا ہے، کیونکہ اتحاد و دوئی عدالت کی نیاز مندنہیں ہوتی۔ دومتحد اور دوست شخص آپس میں ایک جان اور دو قالب ہوتے ہیں، لہذا جس کے دوست زیادہ ہوتے ہیں اس کا درحقیقت کوئی بھی دوست نہیں ہوتا۔ پس ایک یا چندمخلص دوست جوہم دل اورہم آہنگ ہوں بہت سے دوستوں ہے بہتر ہیں۔ کیونکہ زیادہ دوست ، دوست نہیں بلکہ آشنا ہوتے ہیں۔ دوئی تو پایندگی کی طالب ہے۔ حقیقی دوئی در یہ تعلقات و محبت سے پیدا ہوتی ہے کیونکہ تکالیف سے حاصل کی ہوئی چیز آسانی سے ضائع کرنے کو دل نہیں مانتا۔ دو دوستوں کی محبت ماں اور بیچ کی محبت کی طرح ہوتی ہے۔ ماں خیال کرتی ہے کہ تکالیف جیل کر ہی بیوں کو پالا جاسکتا محبت کی طرح ہوتی ہے۔ ماں خیال کرتی ہے کہ تکالیف جیل کر ہی بیوں کو پالا جاسکتا ہے۔ وہ مصائب ہرداشت کرتی ہے مگر بیوں کو جدانہیں کرتی۔

ارسطونے طریق تربیت اس طرح بیان کیا ہے۔

1- بہلے پانچ سال تھیل کوداور ورزش میں۔

2- باچ کے کے کی سات سال تک ابتدائی تعلیم جو بیجے کے لیے آسان ہو۔

3- سات سے چودہ سال تک موسیقی اور درزش کی ابتدائی تعلیم ۔

4- چودہ سے اکیس سال تک موسیقی ادب اور نقاشی کی متوسط تعلیم ۔ اس کے بعد بچہ
 علوم میں داخل ہوجا تا ہے اور جس کو پہند کرتا ہے حاصل کرتا ہے ۔

ارسطو کے نزدیک تزکیہ اخلاق کے بغیر مخصیل علوم بے نتیجہ ہے۔ اس لحاظ سے تدریس کے دوران میں شاگر دول کے اخلاق کوشائستہ بنانا جاہیے اور انہیں صبط میں لاکر یا بندی قوانین کوان کی طبیعت ثانیہ بنانا جاہیے۔

انسان کامل کے متعلق ارسطولکھتا ہے۔ عقل مند انسان اپنے آپ کو بے ہودہ خطرات میں نہیں ڈالٹا۔ لیکن جب وہ آ زمائش میں مبتلا ہوتا ہے، تو صبر کرتا ہے اور استقلال کو ہاتھ سے نہیں جانے دیتا۔ حتی کہ کامیاب ہو جاتا ہے یا اپنی جان دے دیتا ہے۔ وہ خدمت کرنا چاہتا ہے۔ اسے بی خواہش نہیں ہوتی کہ دوسرے اس کے لیے زحمت کش ہول اور وہ آسودہ ہو۔ وہ محسن ہے کوئکہ وہ اجسان کا احساس رکھتا ہے اور جانتا ہے۔ ریا گذا جنان سے قلب کو اطمینان حاصل ہوتا ہے۔ احسان کا بدلہ لینے کو حقیر جانتا ہے۔ ریا

کاری اسے ناپند ہے۔ جس چیز کو پہند کرتا ہے اسے تعجب کی نگاہ سے نہیں دیکھا کیونکہ وہ تعجب اور حیرت کوکوئی شائستہ اور بردی چیز نہیں سمجھتا اور سب کوموقع و بےموقع خوش کرنے کو مذموم جانتا ہے، گر اس صورت میں کہ خوش کرنا ہی شائشگی ہو۔ تکلیف سے دل میں کیے نہیں رکھ لیتا، بلکہ چٹم پوشی کرتا ہے اور کسی کے برا بھلا کہنے سے بہت ہمت نہیں ہوتا ہے۔ وہ بدگوئی نہیں کرتا۔ جب کی سے بات کرتا ہے تو اس کا مقصد اظہار حقیقت ہوتا ہے۔ وہ باوقار ہے۔ اس کی آ واز مدہم اور با تیں شجیدہ اور متین ہوتی ہیں۔ جلد باز نہیں ہوتا اور ہر چیز سے رغبت نہیں رکھتا بلکہ بہت کی اشیاء میں سے ایک کو پہند کرتا ہے اوراسے اچی طرح دیجست ہے۔ افراط وتفریط سے بیزار ہوتا ہے اور کسی چیز کو نہ تو بے حدا ہم تصور کرتا ہے اور نہ ہے اعتبار ہتا ہے۔ وہ صعد مات میں صابر ہوتا ہے اورامکان بھر ہر حالت کو اپنے موافق بنا تا ہے۔ تنہائی میں اپنا بہترین دوست ہوتا ہے اور خوش ہوتا ہے کہ اس کے افکار منظم ہور ہے ہیں کیونکہ بے استعداد و ناشا کستہ آ ومی اپنا آ پ دشن ہوتا ہے اور تنہائی سے منظم ہور ہے ہیں کیونکہ بے استعداد و ناشا کستہ آ ومی اپنا آ پ دشن ہوتا ہے اور تنہائی سے منظم ہور ہے ہیں کیونکہ بے استعداد و ناشا کستہ آ ومی اپنا آ پ دشن ہوتا ہے اور تنہائی سے منظم ہور ہے ہیں کیونکہ بے استعداد و ناشا کستہ آ ومی اپنا آ پ دشن ہوتا ہے اور تنہائی سے منظم ہور ہے ہیں کیونکہ بے استعداد و ناشا کستہ آ ومی اپنا آ پ دشن ہوتا ہے اور تنہائی سے

اس کا خیال ہے کہ کارکنان حکومت ہی افراد معاشرہ کی تربیت کے ضامن ہیں۔
انہیں سب سے پہلے اطاعت اور نظم سیھنا چاہیے کیونکہ جو اطاعت نہیں جانا، وہ اچھا حاکم
نہیں ہوسکتا۔ جب انسان کامل ہو جاتا ہے ، تو وہ اشرف المخلوقات بنرآ ہے اور اگر بے
تربیت رہے ، تو ارذل المخلوقات ہے۔ انسان نطق کے باعث حیوان سے متمر ہوجاتا ہے
اور معاشرہ کی تشکیل کرتا ہے اور معاشرہ کے توسط سے عقل و ہنرکو کمال پر پہنچاتا ہے اور
عقل و ہنر کے وسلے سے نظم کو محبوب جانتا ہے۔ نظم سے دانائی حاصل کرتا ہے اور دانائی
اسے شائستہ بنا دیتی ہے۔ انسان تنہائی میں زندگی نہیں گزارسکتا ، مگر اس صورت میں کہ
حیوان بن جائے یا دیوتائی حاصل کرا۔

ارسطو کے آخری ایام پریشانی کے دن تھے۔ جب اسکندر بادشاہ تھا، اس کی خدمت کرتا تھا۔ اس دوران اس سے ایک حرکت سرز دہوئی ، جو استاد کی رنجش کاباعث خدمت کرتا تھا۔ اس دوران اس سے ایک حرکت سرز دہوئی ، جو استاد کی رنجش کاباعث بن۔ارسطوکا ایک بھتیجا تھا ، کالس تھینس (Callishtnenes) جو اسکندر کے ساتھ ایشیاء میں کسی خدمت پر مامور تھا۔ اسے اسکندر نے قبل کرادیا۔ خیال سے گذائی واقعہ کے

بعداستاد شاگرد میں مخلصانہ ارتباط نہ رہا تھا، کین لوگوں میں مشہور تھا کہ ارسطو ، اسکندر کا استاد اور نیر خواہ ہے۔ اس کی تعریف کرتا ہے اور اس کے کاموں کو بہند کرتا ہے۔ لیکن ارسطو کے برعکس اکثر یونانی اسکندر کے مخالف اور آزادی کے طالب تھے اور ارسطو کو دشمنی کی نگاہ سے دیکھتے تھے۔ حتیٰ کہ اسکندر مرگیا اور ارسطو کی زندگی اپنے ہم وطنوں میں خطرناک ہوگئ۔ لوگ اسے قبل کرنے کے دریبے ہوگئے اور آخر کار وہ ایجسنر چلا گیا اور فاکس میری کی حالت گیا اور فاکس اور کر تنہائی اور س میری کی حالت گیا اور فاکس اور کس میری کی حالت میں (۲۲۲)ق۔م میں موت سے ہم آغوش ہوگیا۔ اس سال دیمو تھینس میں روادر اسکندریہ کے دشمن نے بھی وفات میں ایک بوے شہنشاہ ، ایک بوے مقرر اور ایک بوے فات یائی۔ گویا ایک بی سال میں ایک بوے شہنشاہ ، ایک بوے مقرر اور ایک بوے فات دنیا خالی ہوگئی۔

ارسطو کی تقنیفات بورپ اور ایشیاء میں اتن اہمیت کی حامل ہیں کہ کتب ندہمی کے بعد انہیں سب سے زیادہ مرتبہ حاصل ہے اور خود ارسطومعلم اول کے نام سے موسوم ہے۔

#### ارسطو کے بعد

جب اسکندر نے ایک دنیا کوسخیر کرلیا، تواسے دو چیزوں کی ضرورت محسوں ہوئی۔ بہلی ریقی کہ یونانی اس کی غیرموجودگی میں اطاعت سے منحرف نہ ہو جا ئیں۔ دوسری پیہ تھی کہ اگر چہ مغرب اور ایشیاء کی اقوام نے شکست کھائی ہے، مگر حقیقی طور پر مطبع نہیں ہوئیں اورممکن ہے کہ دوبارہ بغاوت کردیں۔اس لیےاسکندر جاہتا تھا کہ'' بہریک کرشمہ دوکار'' کے مصداق بونانیوں کو دولت کے لائج سے اپنے وطن سے نکال کر ایشیائے کو چک، ایران اور ہندوستان میں آباد کرے، تا کہ وہ خوش حال ہو جا نمیں اور یونان میں بغاوت کا خطرہ نہ رہے اور ضرورت کے وقت ایران اور دوسرے ممالک میں ان سے مدد ملی جاسکے۔ اس نے اپنی اس تجویز کو جامہ عمل بہنایا۔ در حقیقت اس کا بیر خیال نہایت درست تھا۔لیکن اس کے ساتھ ریجی ہوا کہ یونانیوں کے اس اغتثار سے بونان کی تہذیب و حکمت بھی منتشر ہوگئی۔خصوصاً جب اسکندر کی وفات کے بعد ایشائے کو چک ، ایران اور دیگرممالک میں طوائف الملو کی پیدا ہوئی تو ان میں سے ہرایک کا خیال تھا کہ اس کا در بارزیادہ آراستہ ہواورعلوم وفنون کا مرکز بن جائے ،جیبا کہ خلافت بنوعباس کے ز وال اور دیگر اسلامی حکومتوں میں طوا نف الملو کی کے ساتھ ہوا، جن میں سے ساسانی ، غزنوی، طاہری، صفاری اور دیلمی ہتھے، جوصرف ایران میں ظاہر ہوئے۔ان خاندانوں کے عکمرانوں کی آپس میں چشمک تھی اور ہرایک دوسروں سے اپنے دربار کوزیادہ پرشکوہ اور آراستہ کرنے کی کوشش کرتا تھا اور اپنے ذوق کے مطابق ادباء وفضلاء اور شعراء کو جمع

ساسانی مدعی تنے کہ وہ بہرام چوہیں کی نسل سے ہیں، اس لئے وہ تورانیوں سے ہرسر پر خاش متھے۔ جنگ افسانوں بالخصوص ایران و توران کے جنگ ناموں کو پیند کرتے متھے۔ اس لیے ہر شاعر وافسانہ گوالیے افسانے تلاش کرتا تھا۔
منصے۔ اس لیے ہر شاعر وافسانہ گوالیے افسانے تلاش کرتا تھا۔
ملطان محمود غربوی ساسانیوں کی ہیروی اور جہا تکیری کے خیال سے کیٹیر و تانی بنیا

جا ہتا تھا۔اس کا ارادہ تھا کہ وہ شاہنا مہ جیسی کتاب تیار کرائے اور عوام میں اسے پھیلائے نیز ہندوستان کو فتح کرے اور اس کا در بارابران میں اپنی نظیر آپ ہو۔

مشہور ہے کہ اس کے در بار میں شعراء وفضلاء کی تعداد جارسوتھی۔ جہاں کہیں کسی مشہور فاضل کی من گن یا تا تھا، اسے اپنے در بار میں بلالیتا تھا۔ چنانچیمشہور ہے کہ شخ الرئیس بولمی سینا اور چند دوسرے فاضل اشخاص کو ہز ور در بار میں رکھنا جا ہتا تھا۔

دیلی بغداد کے قریب تھے۔ لہذاؤہ عربی ادب وشعر کے مربی ہے۔ طاہری اپنے آپ کوعربی النسل کہتے تھے۔ انہوں نے فاری کتب نابود کرادیں۔ صفاریہ کوارائی تعصب حاصل تھا۔ انہوں نے فاری کورواج دیا۔ ہرایک ،ایک الگ جنون کا مجنون تھا اس لیے یہ تصور کرنا پڑتا ہے کہ شام ، آرمیدیا ،مصر، باختر اور پنجاب وغیرہ کے بادشاہ بھی اس جنون سے خالی نہ تھے۔ لہذا انتھنٹر کا ادب و حکومت یونان سے آ کرمختلف ممالک میں اس جنون سے خالی نہ تھے۔ لہذا انتھنٹر کا ادب و فلسفہ سے ممزوج ہوگیا۔ مثلا باختر میں ادب یونان کے ساتھ یونانی ، ہندی اور ایرانی دیوتا بھی شریک ہوگئے اور یہی دیگر ممالک کا حال یونان کے ساتھ یونانی ، ہندی اور ایرانی دیوتا بھی شریک ہوگئے اور یہی دیگر ممالک کا حال

ہم عصر حکماء وادباء کوطوائف الملوکی سے سروکار نہ تھا۔ وہ فلسفہ قدیم کومفصل و مشروح کرتے تھے۔ جزئیات میں امتیازات پیدا کرتے تھے۔ جن کیمشرق ومغرب کے اتصال سے اسے افکار بھی آپس میں متصل ہو گئے اور روم پایہ بخت اٹلی بھی ایک مرکز بن گیا۔ تازہ افکار کی بجائے افکار قدماء کی تشریح ہونے گئی۔ ان میں سے اپکیورس خلفائے اسکندر کا ہم عصر تھا، جو اس س آ۔ میں پیدا ہوا اور ۱۸۰ ق۔م میں مرا۔ اس کا فلسفہ ڈیمو کریٹس (Democritus) کے فلسفہ کی اعتدال ہے۔

ا پیکورس کے فلسفہ کی بنیاد ہیہ ہے کہ انسان جب تک زندہ ہے اسے کی نہ کسی چیز کی خواہش ہے اوراس کے خواہش ہے اوراس کے خواہش ہے اوراس کے اعراس کی مسرت کا موجب ہے۔ لہذا زندگی اوراس کے اعمال کی اساس فقط مسرت ہے، جس کا ترک ناممکن ہے۔ البنة مسرت کی گئی تسمیں ہیں، لیکن عقل مندان میں ہے بہترین کو انتظاب کرتا ہے۔ لذائذ مثلاً کھانا ، بینا، سامان مراحت وغیرہ مسرتیں ضرور ہیں، لیکن بسا اوقات مراحت وغیرہ مسرتیں ضرور ہیں، لیکن بسا اوقات

ان کا خاتمہ رنج وغم اور در دسر کا موجب ہوتا ہے صرف عقل ہی مسرت کا بہترین وسیلہ ہے۔ اسے جس قدر زیادہ حاصل کرواسی قدر زیادہ مسرت حاصل ہوگی۔ جہاں تلخی پیدا ہو، وہاں بھی امن وسکون کی دولت اپنا ساتھ نہیں جھوڑتی۔

ا پیکورس کا مدرسہ اس کے اپنے ایک باغ میں تھا، جہاں وہ اپنے شاگر دوں کے ساتھ ہم آ ہنگی ، محبت اوراخلاص سے زندگی گزارتا تھا۔ اس کے معاصرین میں سے زینو (Zeno) خاص طور پرمشہور ہے۔ جو جزیرہ قبرص میں (۲۲۳–۲۲۴)ق م تک زندہ رہا۔

یہ فلاسفر ایک اصول کا بانی ہے۔ اس کے پیرو رواقین کے نام سے مشہور تھے۔
زینو کا فلفہ اپاتھیا (Apathia) یا دنیا سے باعتنائی اور بے تعلقی ہے۔ اس کے عقیدے کے مطابق عقل کے ذرائع وہم سے پیدا ہوئے اور گمان وادراک تک پہنچ کر عقل پر منتج ہوئے۔ فدکورہ مراتب محسوسات کی حدود کے اندر ہیں۔ ای لیے انسان مجبور ہے کہ حواس اور عقل کے وسیلہ سے اشیاء کی حقیقت سے آگاہی حاصل کرے۔ اس صورت میں منطق ایک بڑاذر بعہ ہے۔ رواقین کا تکیدائی علم پر ہے۔ وہ ہندوؤل کی طرح ادوار زمانہ کا بھی قائل تھا۔ اس کے نزدیک ہر دورآغاز ہوکرایک معین زمانہ کے بعد ختم ہو جاتا ہے اور پھر نیادور شروع ہوجاتا ہے۔ ہر دورکی خصوصیات ہیں۔

اس کے زدیک دنیا قابل اعتناء ورلبتگی نہیں تھی۔ وہ اپنے آپ کو مجبور و عاجز تصور کرتا تھا اور کہتا تھا کہ انسان طبیعت کے باعث ناچار ومجبور ہے۔ اس لیے آرزوؤل کو وسعت دینے کی بجائے انہیں محدود کرنا چاہیے، تاکہ دلی سکون میسر ہواور دلی اطمینان درحقیقت انسانی سعادت ہے۔ اعمال عقل کے ماتحت ہونے چاہئیں۔ اس کے زمانہ میں ایک گروہ پیدا ہوا، جنہیں اسکیتک (Skeptics) یا متشکک کہتے تھے۔ ان کاعقیدہ تھا کہ حقیق عقل انسان کو میسر ہی نہیں۔ جو بچھ یہ جانا ہے، حقیقت وغیر حقیقت کے درمیان کہ حقیق عقل انسان کو میسر ہی نہیں۔ جو بچھ یہ جانا ہے، حقیقت وغیر حقیقت کے درمیان اور ہے، یعنی ممکن ہے کہ درست ہواور ممکن ہے کہ غلط ہو۔ یہ عقیدہ بعد میں بعض عیسائی اور اسلامی مشکلمین میں پیدا ہوا تھا۔

فلاسفه بونان میں سے کوئی فلسفی افلاطون اور ارسطو کی شہرت کو ہیں پہنچا۔ ان کا

فلسفہ زیادہ تر اخلاق تھا۔ وہ جو کچھ کہتے تھے، یونانی حکماء کی تقلیدتھی اور اس پر اپنے سلیقہ سے اضافہ بھی کرتے تھے۔ انہیں میں سے سنیکا قیصر نیرو اور لوکرسیوس ، سسرون ، ایکنیوس ، قیصر مارکوس اور لیوس وغیرہ تھے، لیکن انہوں نے کوئی نیا نظریہ بیش نہیں کیاحتی کیمشرق ومغرب کے افکار کی اسکندر مید میں آمیزش سے فلسفہ نوا فلاطونی پیدا ہوا۔

\*\*\*

### افلاطونتيت جديده

اسکندر بی (مصر) میں مشرق ومغرب کے افکار کے امتزاج نے جہاں عوام کو متاثر کیا ، وہاں سب سے پہلے ان سے عیسائیت اثر پذیر ہوئی اور پھرمسلمان بھی اس کے تاثر سے نہ نے سکے۔افلاطونیت جدیدہ کامخضر ماحصل ہیہے:

وجود یگانہ ہے۔ بیالم دیگرعوالم کے واسطہ ہے اس سے نکلا ہے اوراس کی طرف لوٹ جائے گا۔ حقیقت یگانہ تمام خوبیوں سے برتر ، حیات سے برتر ، افکار سے برتر ، غیر متحرک ادر موجودات کی علت حقیق ہے۔ وہ جیسی بھی ہے اس کی تعریف نہیں کی جاسکتی ، کیونکہ وہ عقل و ادراک سے برتر ہے ، لیکن اس کے فیض کا ادراک کر سکتے ہیں۔ اس کا پہلافیض جو کامل بھی ہے اور جاوید بھی ، عقل کل ہے۔ عالم ناپدید ہے اور اس کی تصویر نفس کیل ہے عقل کل نفس پر برتو ڈالتی ہے اور اسے تابندہ بنادی ہے ۔

افلاطونیت جدیدہ ستاروں اور زمین کو بھی قابل احترام قرار دیتی ہے۔ اس کے خزد کیک مادہ یا ہیو لئے بے صورت اور غیر متحرک ہے، لیکن حیات پذیر ہے۔ جب زندگی اس پر منعکس یا محیط ہو جاتی ہے، تو متحرک دکھائی دیتا ہے، جس طرح آئینہ سے متحرک سائے گزرتے ہیں اور وہ متحرک نظر آنے لگتا ہے۔ جان کا مادہ سے تعلق اس کا تنزل ہے۔ جان کا مادہ سے بیوست ہو جاتی ہے، تو صعود کرتی ہے اور بیصعود بھی تدریجی ہوتا ہے۔

انسان کے دونفس ہیں۔ایک اللی جس کی صفات حافظ تصور وتمیز اور ارادہ ہیں۔
دوسرا حیوانی جس کی صفات خواہشیں ، درد ،غم ، خوشی ، کدورت ، محبت ، غضب
ہیں۔ بینفس مادہ سے پیوست ہے۔نفس ناطقہ بدن سے جدا اور اس پر محیط ہے ۔
فیرا غورث نے جان کو توازن یا آ ہنگ موہیتی کہا ہے اور ارسطونے صورت کو۔لیکن
پلونٹیوس اسے حیات یا مارے حیات کہنا ہے اور عرفانی مانتا ہے۔
نفوس اللی ،نفس کل کا پرتو ، مجرد اور یاک ہوتے ہیں اور چونکہ عالم محسوں سے ملحق

ہیں تصور باارادہ نیک کو نیک اعمال سے توام کر کے جلدی اصلی کی طرف لوٹ جاتے ہیں اور بعض عرصہ دراز تک مادہ کے جال میں گرفتار رہتے ہیں۔ جولوگ وقتی لذتوں اور مضہیات سے بے اعتنا ہوئے ، انہیں نجات حاصل ہوگئ۔ انہیں تین مراحل ذیل طے کرنے پڑتے ہیں۔

مرحلہ اول 🜣

حسن سے محبت بالخصوص حسن آواز سے۔ جب ان کے کان اور ہوش آوازوں کے توازن اور نظم سے بوری طرح آشنا ہو جاتے ہیں تو وہ دوسرے مرحلہ میں داخل ہوجاتے ہیں۔

مرحله روم

مرحله سوم 🏠

ال مرحلہ میں وہ حسن کوعقل اور صدافت میں مشاہدہ کرتے ہیں اور اس سے لذت پذیر ہوتے ہیں۔ جب ہر مرحلہ میں کمال حاصل کر لیتے ہیں ، تو مقصود کو پالیتے ہیں۔ عالم روحانیت اور پاکیزگی کے بھی دو درجے ہیں۔ پہلے درجے میں سالک خداکی تلاش کرتا ہے، کیکن اپنے آپ کو بھی فراموش نہیں کرتا۔ دوسرے درجے میں اپنے آپ کو فراموش نہیں کرتا۔ دوسرے درجے میں اپنے آپ کو فراموش نہیں کرتا۔ دوسرے درجے میں اپنے آپ کو فراموش نہیں کرتا۔ دوسرے درجے میں اپنے آپ کو فراموش نہیں کرتا۔ دوسرے درجے میں اپنے آپ کو فراموش نہیں کرتا۔ دوسرے درجے میں اپنے آپ کو فراموش نہیں کرتا۔ دوسرے درجے میں اپنے آپ کو فراموش کرتے خدا میں فانی ہو جاتا ہے۔

متصوفین نے یہیں سے مراحل سلوک لیے ہیں۔جنہیں انہوں نے نے الفاظ و اصطلاحات کا جامہ یہنا کرا بنالیا ہے۔متصوفین کے مراحل سہگانہ درج ذیل ہیں۔

فنافي الشيخ \_

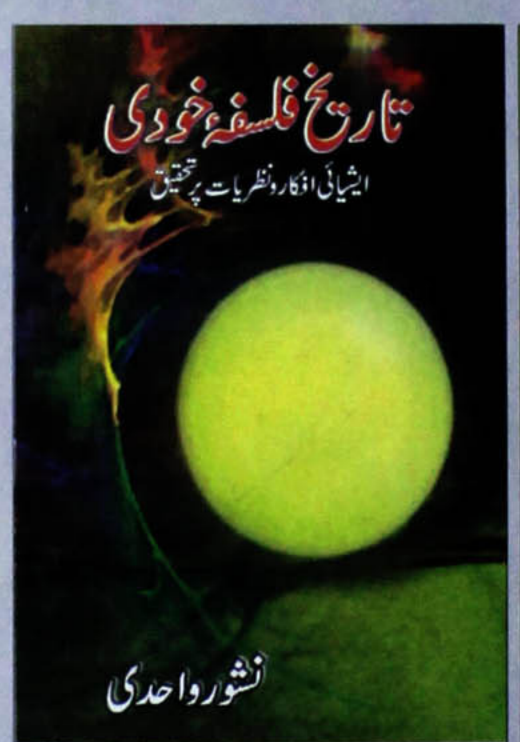
فنافی الرسول۔

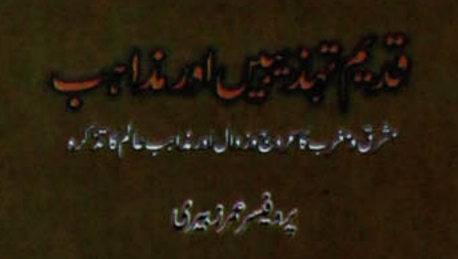
فنافي الله .

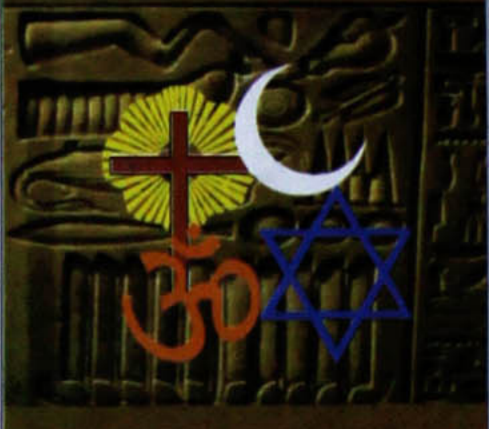
افلاطونیت جدیده

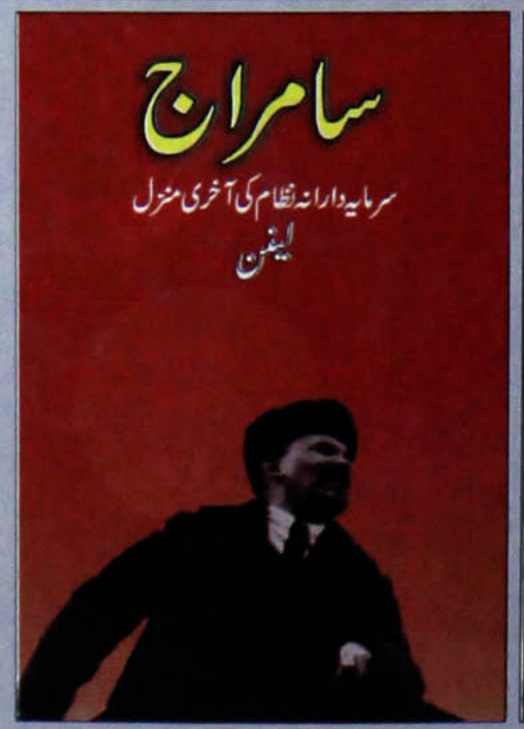
ای سے معلوم ہوتا ہے کہ بیر مراحل سہ گانہ اسلامی نہیں ہیں، بلکہ افلاطونیت جدیدہ سے لے کراسلام میں داخل کیے گئے ہیں۔
درحقیقت ہمارا تصوف افلاطونیت جدیدہ سے بہت زیادہ متاثر ہے اور یہی فلفہ اس کا تارو پود ہے۔

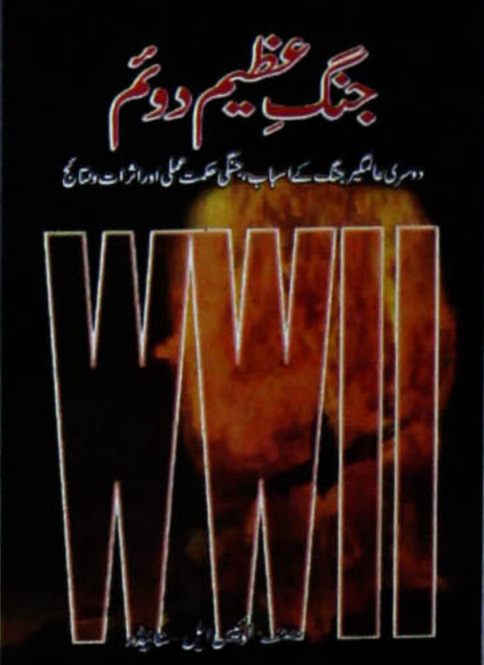
\*\*













Jesign By



32\_ميكليكن رود، چوك اے جى آفس لا بور

Ph: 042-7239138 E-Mail: m\_d7868@hotmail.com, Email: m\_d7868@yahoo.com